СУББОТНИЙ ВЫПУСК МАТЕРИАЛОВ ПОРТАЛА | WWW.TOLDOT.RU

### ФОНД НАСЛЕДИЯ

РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА





БЕСЕДЬ

РАВ Ицхак Зильбер





ПОДГОТОВЛЕНО ФОНДОМ НАСЛЕДИЯ РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА

в память рава Ицхака Йосефа, сына рава Бенциона, и Гиты Леи, дочери Биньямина Ицхака в память Шломо, сына Элазара, и Доры, дочери Шломо

В недельной главе «Мецора» («Прокаженный») говорится о порядке ритуального очищения людей, которых предыдущая глава определяет как ритуально нечистых, после полного излечения от проказы, об очищении дома, на стенах которого появлялись пятна, сделавшие его нечистым, после их исчезновения, о ритуальном очищении мужчины, страдавшего истечением слизи, и женщины после прекращения кровяных выделений.

### ШАБАТ А-ГАДОЛЬ – ВЕЛИКАЯ СУББОТА

Так называется последняя суббота перед праздником Песах. Специального отрывка для чтения в свитке Торы для этой субботы не предусмотрено, однако постановлено читать особенную афтару, а именно – отрывок из книги пророка Малахи (3:4–24), в котором гово-

| Недельная глава Мецора |                     |                     |
|------------------------|---------------------|---------------------|
| 8-9 Апреля             |                     |                     |
|                        | Зажигание<br>свечей | Окончани<br>субботы |
| Иерусалим              | 6:27                | 7:41                |
| Хайфа                  | 6:35                | 7:44                |
| Москва                 | 7:03                | 8:22                |
| Ст. Петербург          | 7:41                | 9:09                |
| Одесса                 | 7:17                | 8:23                |
| Киев                   | 7:23                | 8:34                |
| Рига                   | 7:59                | 9:21                |
| Берлин                 | 7:34                | 8:49                |
| Сидней                 | 5:23                | 6:18                |
| Нью Йорк               | 7:10                | 8:12                |
| Атланта                | 7:45                | 8:43                |
| Бостон                 | 7:00                | 8:03                |
| Торонто                | 7:34                | 8:39                |
| Лондон                 | 7:30                | 8:40                |

рится о приходе пророка Элияу. Это напоминает о том, как перед Исходом из Египта Моше возвестил евреям о предстоящем избавлении. Есть дополнительные различные мнения законоучителей, когда и по каким причинам читать эту афтару.

### Кимха деПисха онлайн Помощь беженцам, бедным и многодетным семьям на Песах

### TOLDOT.RU/MONEY/HESED

### ЗДЕСЬ МОЖНО РЕАЛЬНО ПОМОЧЬ ЛЮДЯМ!

Мы ежемесячно помогаем более чем 600 семьям — вдовам, бедным, многодетным, неполным семьям, а также семьям русскоязычных раввинов в Израиле! Вы — наши партнеры в этом святом деле! Информация на странице обновляется по факту успешного проведения платежа. Если в текущем месяце собрано больше, то остаток перейдет на следующий месяц. По понятным пчинам мы не приводим фамилии семей и детали ситуаций, в которых они оказались. В связи с международной ситуацией возможность платежей в рублях через ЮМопеу и Сбербанк временно приостанавливается. Есть возможность перевести через WebMoney или международной карточкой.

- Фонд №423 29.03.2022 КИМХА ДЕ-ПИСХА помощь нуждающимся русскоязычным религиозным семьям к Празднику Песах 5782 года.
- Фонд №1161 24.03.2022 Помощь евреям Украины членам еврейских общин, и беженцам с Украины



### НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА МЕЦОРА

### РАВ ИЦХАК ЗИЛЬБЕР



В недельной главе «Мецора» («Прокаженный») говорится о порядке ритуального очищения людей, которых предыдущая глава определяет как ритуально нечистых, после полного излечения от проказы, об очищении дома, на стенах которого появлялись пятна, сделавшие его нечистым, после их исчезновения, о ритуальном очищении мужчины, страдавшего истечением слизи из полового органа, и женщины после прекращения кровяных выделений.

«Живую птицу возьмет, а также кедровое дерево, и червленую нить, и иссоп, и обмакнет их и живую птицу в кровь птицы, зарезанной над родниковой водой. И окропит очищаемого от проказы семь раз, и очистит его, и выпустит живую птицу в поле» (14:6, 7).

Как следует из стиха, для очищения человека, пораженного цараат — проказой (отсюда мецора — «прокаженный»), после излечения необходимы две кашерные птицы, кедровая ветвь, червленая нить (шерстяная нитка, особым веществом окрашенная в красный цвет) и трава иссоп. Коhен связывает красной ниткой ветку кедра с травинками иссопа, режет одну из птиц над глиняным сосудом с родниковой водой, в

который стекает ее кровь, затем окунает в эту воду кедровую ветвь с иссопом и живую птицу и брызгает водой с них на очищаемого.

В тот же день и на седьмой день после этой процедуры очищаемый окунается в миквэ, а на восьмой приносит в Храм соответствующие жертвы. Без этого он остается нечистым, сколько бы времени ни прошло после выздоровления.

В предыдущей главе приведено высказывание раби Шмуэля бен Нахмани, в котором он, ссылаясь на раби Йонатана, называет злоречие одной из причин появления на теле пятен цараат.

Тосафот так комментируют это место в Торе: «Слово мецора делится на два слова — моци ра ("выносит плохое", любит рассказывать плохое о людях)».

Бааль ha-Турим дополняет этот комментарий следующим рассуждением.

Пернатые непрерывно щебечут. Двух птиц берут как напоминание о болтовне очищающегося.

Обычно лашон ha-pa идет от гордости — я умнее, я выше других, как глупы поступки такого-то и т.д. Поэтому ветку кедра — одного из красивейших высоких деревьев —

кусочком шерсти, окрашенной кровью особого червячка, соединяют с травой иссоп, растущей на крышах и стенах. Ты мнишь себя кедром? Ошибаешься — ты червяк, травинка.

Семь раз брызгают на очищающегося указание на семь причин, по которым он мог быть наказан.

Одну птичку режут, а другую — отпускают. Станешь снова сплетничать — наказание может вернуться к тебе, как возвращается на старое место живая птица. Не будешь больше злословить — не вернется, как не возвращается птица мертвая.

Пятна могут появляться и на зданиях.

«Когда войдете в страну Кнаан, которую Я даю вам во владение, и Я наведу язвы проказы на дома в стране вашего владения, и придет хозяин дома, и скажет коћену так: "У меня как бы язва показалась на доме". ... И осмотрит [коћен] язву, и увидит, что на стенах дома — язва, углубления ярко-зеленые или ярко-красные... и выйдет коһен из дома наружу, и закроют дом на семь дней. И когда на седьмой день коћен вернется и увидит, что язва распространилась по стенам дома, то прикажет коћен, и выломают камни, в которых язва, и выбросят их за городом в месте нечистом. А дом выскоблят изнутри и снаружи, и высыпят обмазку, которую выскребли, за городом в нечистое место. И возьмут другие камни и вставят вместо [тех] камней, и обмазку другую возьмут и обмажут дом. Если же язва опять появится и зацветет на доме после того, как выломали камни, и после скобления дома, и после обмазки, и придет коћен, и увидит, что язва распространилась по дому, — проказа едкая на доме, нечист он. И пусть разрушат дом, его камни и его дерево, и всю обмазку дома, и вынесут за город, в нечистое место. И тот, кто вошел в дом во все дни, на которые заперли его, нечист до вечера» (14:34—46).

Интересно и то, что законы о пятнах в доме действительны только в обещанной нам стране. Причем проказа поражала дома настолько редко, что в Талмуде приводится лишь один случай, когда кто-то помнил место, где высыпали камни, на которых была язва.

Рамбам в десятой книге свода законов «ha-яд ha-хазака» — «hилхот тумат-цараат» (гл. 16, haл. 10) — пишет следующее: «Слово цараат применяется в разных несхожих случаях. Побеление кожи человека называют цараат, выпадение части волос головы или бороды тоже называют цараат, изменение цвета одежды или стены дома тоже называют цараат. Изменения цвета одежды или стены — это неестественное явление. Оно было знаком [свыше]... для предупреждения лашон ha-pa. У того, кто злословил, на стенах дома появлялись пятна. Если [человек] исправился, то [цараат] проходит и дом очищается. Если продолжает злословить, то дело доходит до разрушения дома».

Другими словами, не отключают электричество неплательщику, не напомнив о неуплате. Б-г не сразу наказывает человека болезнью. Сначала язва появляется на доме. Если грешник не исправляется, проказа поражает кожаные изделия и одежду. Если он по-прежнему не изменяет свое поведение — приходится сжечь одежду, разрушить дом, и только после этого появляются белые пятна на теле.

Рамбам продолжает: «Он изолируется [за городом], пока не перестанет заниматься злоязычием и высмеиванием людей. Поэтому стоят рядом два стиха: "Берегись язвы проказы и поступай так, как укажут вам священники из колена Леви по тому, что Я им заповедал; тщательно исполняйте [это]. Помни, что сделал Г-сподь, Б-г твой, с Мирьям в пути, когда вы шли из Египта" (Дварим, 24:8, 9)».

Вдумайтесь, говорит Рамбам, что случилось с Мирьям. Она — пророчица. Она предсказывала, что ее младший брат Моше будет спасителем евреев, растила его, стояла у реки, когда его бросили в воду, и не сказала о нем ничего плохого, но сравнила его с другими пророками, тогда как Моше был выше всех пророков, которые жили до него и после. Моше и не думал обидеться, как сказано: «А Моше — скромнейший че-





ловек из всех людей на земле» (Бемидбар, 12:3). И все же она была немедленно наказана белыми пятнами на теле. Так что уж сегодняшним злоязычным глупцам наверняка не избежать наказания. Поэтому тот, кто хочет жить правильно, должен избегать мест, где сплетничают, и не беседовать со сплетниками. Насмешники и негодяи начинают с болтовни, потом дурно отзываются о праведниках... Потом, привыкнув злословить, начинают судачить о пророках, искать, к чему бы придраться в их словах... А потом начинают говорить против Б-га и приходят к Его отрицанию. Вот чем занимаются злодеи, сидя в компании за пустыми разговорами и сплетнями. А хорошие люди в еврейском народе беседуют в основном о Торе, и поэтому Б-г засчитывает им это в заслугу.

Рамбам цитирует пророка Малахи (3:16): «Говорили друг с другом боящиеся Г-спода, и внимал Г-сподь, и выслушал, и написана была памятная книга пред Ним для боящихся Г-спода и чтущих Его Имя».

А понимать это мы должны так: если два человека говорят о чем-то хорошем, угодном Б-гу, они вносятся в особый список Б-гобоязненных.

### ПРИБЫЛЬ И УБЫТОК

### РАВ БЕНЦИОН ЗИЛЬБЕР



Глава «Мецора» говорит о порядке ритуального очищения людей, которых предыдущая глава определяет как больных проказой. Проказа, о которой говорит Тора, — это болезнь-наказание. Талмуд в трактате «Эрхин» приводит причины, по которым человек может быть наказан такой болезнью. Одна из этих причин — злоречие, лашон а-ра на иврите, что буквально значит «дурной язык». Тора категорически запрещает всякий дурной отзыв о человеке, даже если он соответствует истине (кроме ого-

воренных ситуаций, когда для какого-то дела необходима точная характеристика человека), всякую насмешку, обидное замечание и даже обидную мимику, то есть, обидное действие без слов.

Как мы уже говорили в прошлых беседах на эту тему, нарушение запрета злоречия представляет собой не одно, а целый комплекс нарушений, и воздается за него человеку так, как установлено Творцом, т.е. по принципу «мера за меру». Это значит, что к человеку, проявляющему в речи недоброжелательность к другим людям, начинают без снисходительности относиться Свыше. На вопросе воздаяния за злоречие мы и остановимся. Каждый из нас совершает в жизни разные поступки, и хорошие, и плохие. Соответственно за каждым из нас Небеса числят и заслуги, и прегрешения. Мы не можем знать в деталях, как в Будущем мире, т.е. в мире, куда мы вступаем по окончании земного пути, вознаграждаются первые и наказываются вторые. Но что касается нарушения законов чистоты речи, то мудрецы рисуют нам довольно четкую картину.

В книге «Шмират а-лашон», что примерно значит «Соблюдение [чистоты] речи», Хафец Хаим приводит по этому поводу высказывание из книги «Ховот а-левавот». (Напоминаем: Хафец Хаим — рав Исраэль-Меа-Коэн (1838-1933),ир духовный руководитель евреев Восточной Европы и один из крупнейших авторитетов в современном иудаизме — много занимался темой чистоты речи. Он получил второе имя по названию своей первой книги на эту тему — «Хафец хаим». А книгу он назвал по знаменитой цитате из псалмов царя Давида: «Человек, жаждущий жизни (хафец хаим), любящий долголетие, чтобы видеть добро! Береги свой язык от зла и свои уста — от лживых слов» — Теилим, 34:13-14.)

Прежде чем приступить к этому высказыванию, представим себе ситуацию из современной жизни. У бизнесмена, торгующего одеждой, складывается впечатление, что дела идут неплохо: его товар поступает в разные страны за рубежом, активно распродается, торговля приносит неплохую прибыль. Разумеется, есть и расходы: на транспортировку, аренду торговых помещений и складов, рекламу, работников и прочее. Но без расходов ведь ни в каком деле не обойтись. Однако вот его счетоводы садятся подводить баланс, и выясняется: сумма расходов, потери на порче, задержках при доставке и прочем приносят убытки, которые перекрывают прибыль. Вся деятельность бизнесмена оказывается бесплодной, он не только ничего не зарабатывает, но еще и теряет. Высказывание из «Ховот а-левавот», которое приводит в своей книге Хафец Хаим, тоже описывает некое подведение баланса — итогов прожитой жизни. Человек предстает перед Высшим судом. Ему предъявляют перечень его хороших и его дурных поступков. Он всматривается в него — и какие-то действия оказываются для него незнакомыми. Как себе хотите, но вот этого, и этого, и этого он не делал.

Конечно, приятно было бы признать за собой столь благородные поступки, но он их не совершал! И вот этих дурных поступков он не совершал тоже. Все остальное верно, а эти дурные поступки приписаны ему по ошибке! Странно... И тут ему объясняют, что не знакомые ему положительные поступки «переведены на его счет» со счета того, кто дурно о нем отзывался, а незнакомые дурные поступки совершены были человеком, о котором он сам недружелюбно говорил. Значит, стоит кому-то сказать о нас лашон а-ра, как какие-то его заслуги становятся нашими. А стоит нам нарушить з апрет лашон а-ра, как мы лишаемся части своих заслуг в пользу обиженного. Так что нечего удивляться, что один из наших мудрецов, которому передали, что такой-то дурно о нем отзывался, послал оскорбителю подарок и благодарственную записку.

Приведя это высказывание, Хафец Хаим заключает: сколько бы человек ни делал добра, если он говорит о ком-то плохо, он лишается своей «прибыли». Удовольствие оказывается слишком дорогим. Естественно, мудрецы анализируют причины, побуждающие человека дурно отзываться об окружающих. Зная эти причины, можно их устранить и избавиться от осквернения собственной речи. Самая, пожалуй, распространенная среди причин злоречия — привычка бездумно болтать. И лучший способ научиться анализировать то, что говоришь, — начать изучать законы соблюдения чистоты речи. Там столько деталей, подробностей, классификаций, что поневоле начнешь прилагать их к своей разговорной практике, а это уже начало самоконтроля.

Дурно отзываться о людях нас побуждают и такие качества, как насмешливость, гневливость и гордыня. Тут даже не требуется особых пояснений. Помните поговорку: «для красного словца не пожалеет и родного отца»? Человек захотел блеснуть остроумием — и обидел другого.

Человек легко раздражается, постоянно сердит — понятно, что во всех вокруг он видит недостатки и азартно их обличает. Человек впадает в гнев — и теряет самообладание. Человек считает себя выше и значительнее других — и говорит с ними неуважительно. И так далее. Понаблюдать за самим собой как бы со стороны всегда интересно. А на пути к чистоте речи нам открывается немало важной информации о





Субботний выпуск портала www.toldot.ru

себе. Рассказывают, что один богач-еврей зашел к Хафец Хаиму и купил у него все его книги, кроме... книги «Хафец хаим». Почему? — спросили его. Я все равно не смогу обойтись без запрещенных разговоров, а чувствовать себя виноватым не хочу, объяснил богач. Так что лучше мне об этом и не

знать. Жаль, сказал на это Хафец Хаим. Ну, пусть бы не соблюдал. Но хоть бы покряхтел, вздохнул о своем несовершенстве... Как вы это понимаете? Я понимаю так: уж если ты вздохнул о том, что несовершенен, то рано или поздно хоть чуть-чуть да усовершенствуешься.

### ЕВРЕЙСКИЙ ЗАКОН

### просеивание (меракед)

РАВ ЯКОВ-ЙЕХЕЗКЕЛЬ ПОЗЕН



После того как зерно смолото, полученную муку просеивают, чтобы очистить ее от посторонних кусочков и отделить грубую муку от тонкой: тонкая мука падает через сито вниз, а посторонние кусочки и грубая мука остаются наверху. И это называется просеиванием (меракед — дословно «заставляет танцевать» по ассоциации с тем, что просеивающий как бы заставляет муку плясать внутри сита).

### Молотая мацовая мука

По отношению к этой мелахе принято приравнивать мацо-вую муку к обычной муке, так как в обоих случаях при просеивании через сито отделяют крупные кусочки муки и посторонние частицы от мелких. Поэтому запрещается делать это в шабат. Та-

ков же закон относительно просеивания са-Иногда, пудры. когда хотят посыпать сахарной пудрой какую-нибудь еду или выпечку, поступают следующим образом: помещают ее в сито и посыпают ею пищу, тряся этим ситом над нею, так что сама сахарная пудра падает вниз, а кристаллы сахара и комочки остаются внутри сита. Такое действие запрещено в шабат и расценивается, как просеивание. И даже если потом эти комки разомнут и просеют так, что в сите не останется ничего, тем не менее в то время, когда действие совершается, оно является просеиванием.

Таким образом, даже если в сите ничего не остается, данное действие будет запрещено из-за того, что немного похоже на просеивание.

### ВОПРОСЫ К РАВВИНАМ

### ПОЧЕМУ НЕ ВСЕ СЕМЬ ДНЕЙ ПЕСАХА ЗАПОВЕДАНО ЕСТЬ МАЦУ? ВЕДЬ В ТОРЕ СКАЗАНО «СЕМЬ ДНЕЙ ЕШЬ!»

Шалом, дорогие рабоним. Очень прошу объяснить так, чтобы я мог понять: почему не все семь дней Песаха заповедано есть мацу, как сказано в Дварим, что «семь дней ешь мацот лехем ани» (Дварим 16:3; «опресноки, хлеб бедности»)?

Но при этом благословение на мацот («Благословен... Повелевший нам есть мацу») мы произносим только в первый день, а в остальные дни перед тем, как есть мацу, произносим благословение на хлеб? Хотя сама неделя называется йом а-мацот («день мацы») и нет требования как такового в каждый из семи дней есть мацу. (ОК, после Кидуша, когда надо произнести благословение на хлеб, по-другому не получится, но это не то, о чем я спрашиваю).

Вторая часть вопроса: есть ли такие галахисты (специалисты по Еврейскому Закону) или хасидские группы, которые понимают и исполняют это иначе, чем это распространено? Т.е. обязательно едят мацу в каждый из семи дней и произносят благословение на хлеб и на мацу каждый раз, считая, что есть мацу в эти дни — прямое исполнение заповеди? Спасибо. Хаг самеах (веселого праздника). Дани

### Отвечает рав Бен Цион Зильбер

Вы задали очень интересный вопрос. Гмара (Псахим 120а) говорит так:

Сказано: «шесть дней ешьте мацу» (Дварим 16:8). (А там же выше, 16:3, сказано: «семь дней ешьте мацу»). Как седьмой дней это только ршут (разрешено, но нет обязанности, «факультативно»), так и шесть дней это ршут.

Как понимать эти слова Гмары о «ршут»? Среди поским (галахических авторитетов) есть два мнения. Первое мнение:

В первую ночь Песаха существует мицва (заповедь) есть мацу, а в остальные дни Песаха — нет мицвы, а слова «ешьте мацу»

означают: «не ешьте квасного, а если хотите пищу из пяти видов злаков, то ешьте именно мацу». И эти поским понимают эти слова Гмары совершенно буквально: ршут — значит ршут, разрешение, а не мицва. Т. е. согласно этому мнению, есть в Песах мацу и есть, скажем, картошку, — совершенно одно и то же с точки зрения Закона. По-видимому, таково мнение Рамбама, Маарила и других.

Второе мнение известно как мнение а-Гро из Вильны: все семь дней Песаха тот, кто ест мацу, выполняет мицву, а тот, кто не ест, ничего не нарушает. Есть мацу в первую ночь Песаха — обязательная мицва. А в остальные дни Гмара называет это «ршут» — разрешено, но не обязательно. В противоположность обязательной мицве в первую ночь Песаха это называется разрешенным.

Бааль а-Маор пишет: некоторые спрашивают — почему мы не произносим браху (благословение) на мацу все семь дней Песаха, а в Суккот мы произносим брахот на нахождение в сукке все семь дней? И отвечает: мы можем весь Песах не есть мацу, а питаться чем-то другим. А в Суккот мы тоже можем не есть хлеба в течение семи дней. Но не спать семь дней мы же не можем. Гмара говорит, что человек не может более трех суток не спать. А мицва есть в сукке и спать в сукке. Выходит, от того, чтобы есть мацу все дни Песаха, кроме Седера, мы можем уклониться, от того, чтобы есть в сукке, мы тоже можем уклониться, а от сна в сукке мы не можем уклониться, т. к. человек не может более трех суток не спать. Поэтому благословение на сукку произносят все 7 дней.

Из вопроса Бааль a-Маора совершенно ясно, что он полагал: есть мацу все семь дней Песаха — это мицва. Иначе не было



бы вопроса. Да и из ответа следует то же самое. Ответ Бааль а-Маора такой: от еды в сукке можно уклониться, от сна — нет. То есть, в целом от нахождения в сукке мы уклониться не можем. И поэтому мы произносим браху на сукку все семь дней, а на мацу все семь дней не произносим, а толь-

ко в первую ночь Песаха. И так следует из комментария Хизкуни.

А из комментария Бааль а-Маора мы понимаем, почему не произносят браху на мацу согласно тому мнению, что есть мацу — мицва в течение всех дней Песаха.

### КАК ОТКАШЕРОВАТЬ СТЕКЛОКЕРАМИЧЕСКУЮ И ИНДУКЦИОННУЮ ПЛИТУ К ПЕСАХУ?

Уважаемые раввины, искал в книгах, но там не сказано. Как откашеровать стеклокерамическую и индукционную плиту? N.

### Отвечает рав Яков Шуб

Большое спасибо, что обратились к нам. Существуют два вида стеклокерамических плит: обычные и индукционные. Давайте рассмотрим, как можно подготовить к Песаху каждую из них.

### Стеклокерамическая плита

Стеклокерамическая плита состоит из стеклокерамической пластины, под которой находятся нагревательные элементы. Во время нагревания нагревается также поверхность плиты.

Этот материал кошеруется так же, как стекло. Ришоним спорят о том, впитывает стекло вкус пищи или нет. Шулхан Арух (Орах Хаим 451:26) приводит мнения ришоним, которые полагали: благодаря своей гладкости стекло вообще не впитывает вкус пищи и поэтому не нуждается в кошеровании. А Рамо приводит другое мнение ришоним: стекло подобно глине и вообще не поддается кошерованию, т.к. впитавшийся вкус не выходит полностью их посуды.

Поэтому сефардам достаточно просто протереть поверхность плиты и убедиться, что к ней не прилипли остатки пищи.

А для ашкеназов кошерование такой плиты представляет определенные трудности. С одной стороны, можно было бы сказать, что глина и стекло не поддаются даже более сильному виду кошерованию посредством нагревания огнем (либун), т. к.

мы опасаемся, что при таком нагревании они потрескаются. Однако плита, о которой мы говорим, термоустойчива и не повреждается даже при длительном нагревании. Поэтому можно было быпредположить, что если включить ее и нагреть до максимальной температуры, это можно считать кошерованием (либун хамур).

Однако с таким видом кошерования есть несколько проблем:

- поверхность плиты нагревается неравномерно, есть части, которые нагреваются больше (там, где ставят кастрюли), и части, которые нагреваются меньше (между кастрюлями);
- вкус пищи, попавшей на плиту, впитывается в нее сверху, а нагревание для кошерования идет снизу. Шулхан Арух (451:2) говорит, что проблематично кошеровать глиняную посуду, если она впитала вкус пищи изнутри, а ее нагревают огнем снаружи.

Известный галахический авторитет рав Ицхак Рубин считает, что из-за этих проблем невозможно откошеровать стеклокерамическую плиту с помощью нагревания.

Поэтому перед Песахом необходимо тщательно очистить такую плиту от видимых остатков пищи и накрыть металлическим листом. Таким образом можно использовать плиту в Песах. Отметим: не рекомендуется накрывать такую плиту алюминиевой фольгой, т.к. из-за этого она может потрескаться.

### Индукционная плита

Поверхность индукционной плиты — пластина, подобная той, которая использу-

ется в обычной стеклокерамической плите. Однако принцип работы этой плиты отличается от принципа работы обычной стеклокерамической. Нагревание индукционной плиты происходит в результате того, что создается электромагнитное поле между той частью плиты, на которую помещается кастрюля, и самой кастрюлей. Без кастрюли нагревание не происходит. Нагревание прекращается, когда кастрюлю снимают. Таким образом, нагревается только та часть поверхности, которая соприкасается с кастрюлей, а остальная поверхность плиты не нагревается.

Получается, что такую плиту также невозможно откашеровать нагреванием. Кроме того, если мы поместим на нее металлический лист, это не поможет, потому что тогда плита просто не будет работать.

Поэтому перед Песахом необходимо тщательно очистить такую плиту от видимых остатков пищи и накрыть ее силиконовым покрытием (наподобие силиконовых форм для выпечки), и так можно пользоваться плитой в Песах. Силиконовое покрытие не препятствует работе плиты и решает проблему с кошерованием.

Использование стеклокерамических и индукционных плит в течение года (кроме

Песаха) для варки мясных и молочных продуктов

Как было сказано, для ашкеназим существует проблема с кошерованим стекла. Возникает вопрос, как использовать стекло-керамические и индукционные плиты для варки мясных и молочных продуктов. Галахические авторитеты (см. При Мегадим, Мишбецот заав, Орах Хаим 451 в конце) отмечают, что проблема со стеклом для ашкеназим существует только в Песах, во всё остальное время разрешено облегчить и полагаться на мнение ришоним, которые считают, что стекло не впитывает вкус пищи.

Поэтому разрешено пользоваться стеклокерамической и индукционной плитой, если варить на них молочную и мясную пищу по очереди, даже если пища попадает на плиту. Важно только следить, чтобы поверхность плиты была чистой перед тем, как туда ставят кастрюлю.

Однако не следует ставить на плиту одновременно две кастрюли — одну с мясной пищей, а другую с молочной, т. к. если часть пищи прольется на плиту, это может сделать и кастрюли, и их содержимое некошерными.

### С ДЕСЯТИ ЛЕТ ТОЧНО ЗНАЮ, ЧТО ХОЧУ ДЕВЯТЬ-ДЕСЯТЬ ДЕТЕЙ. Я— НОРМАЛЬНАЯ?

Мне 15 лет, и я уже изучаю вопросы о семейной жизни, воспитании детей... и вообще ещё с лет 10 точно знаю, что хочу 9-10 детей. Когда взрослые слышат такое от меня, говорят, что я забуду о 9 детях, как только рожу первого, и что так много детей — это о-о-очень сложно и я не справлюсь, что это много денег и что я должна развиваться, а не сидеть дома с детьми (а это моя самая большая и искренняя мечта, если так можно сказать: быть хорошей женой для мужа и мамой для детей, которых Творец, Благословен Он, мне даст!)

И после этих слов опускаются руки и приходят сомнения: «Нормальная ли я?», «Зачем столько детей?» и так далее... и подкрадыва-

ются страхи неправильно воспитать этих детей...

Вопросы в следующем: нормально ли в моём возрасте задумываться о таких вещах? Как побороть страх, что мы с мужем не сможем воспитать цадиков (праведников) или просто приблизить их к Творцу? Как удостоиться мудрости и помощи от Всевышнего, Благословен Он!? Заранее спасибо за ответ! N.

### Отвечает Рика Гдалевич

Вы мыслите, мечтаете и планируете свою жизнь точно так, как это делают тысячи и тысячи религиозных еврейских девушек во всем мире. И уверяю Вас: они абсо-



лютно нормальные, веселые, крепко стоящие на ногах люди.

Я знаю одну женщину, которой Б-г не давал детей несколько лет после замужества. Она спокойно ждала, уверенная в том, что всё будет как надо. После рождения первенца, узнав, какое это счастье — ребенок, второго уже хотела осознанно и нетерпеливо. Теперь же, носясь между первым и вторым, работой, учебой, домашними делами, ничего не успевая, крутясь как белка в колесе, мечтает о следующем и говорит, что не может дождаться.

Так что разговорам о том, что после первого ребенка желание иметь десять непременно рассосется, не верьте.

Теперь: сложно ли это — быть хорошей женой и мамой в большом семействе?

А быть доктором физико-математических наук просто? А чемпионом мира по фигурному катанию? Хирургом, возвращающим людям здоровье? Экономистом, спасающим страну от дефолта?

Вам скажут: здесь увлекательная и благородная деятельность, слава, деньги...

Не спорю. Во-вторых — можно заниматься этими и еще многими интересными вещами в жизни.

Но во-первых — мы пришли в этот мир «лэ-Тора, лэ-хупа у-лэ-маасим товим». То есть для Торы в качестве основного еврейского занятия, для хупы (свадьбы) в качестве необходимого условия соединения мужчины и женщины в любви и радости родительства и для добрых дел в качестве реализации нашего творческого и интеллектуального потенциала.

— Конечно, растить девять детей непросто, — сказала мне как-то молодая стильная американка. — Но это же так увлекательно! Разве это занятие хуже других? Они все у меня разные, с ними интересно, и кроме того я создаю себе самых верных и близких друзей в этом и следующем мире.

Желаю реализации Ваших намерений, будьте счастливы,

### ЭЗРАТ НАШИМ – В ЖЕНСКОМ ШАТРЕ

### КАК МАМЕ МАЛЕНЬКИХ ДЕТЕЙ РАДОВАТЬСЯ СУББОТЕ?

### ЛЕЯ ХМЕЛЬНИЦКАЯ

«Помогите, пожалуйста, советом, как мне научиться радоваться шабату, а не быть в напряжении? Я уже больше 4-х лет соблюдаю с мужем субботу, но редко когда мне удается в этот святой день отдохнуть и быть в покое, как тому должно быть. У меня нет покоя. Так как у меня трое детей, и все маленькие.

Во-первых, сама подготовка у меня проходит на нервах, я всё время не успеваю, помощи нет, так как бабушки — светские люди и не участвуют в этом. И я словно разрываюсь каждый раз между детьми и их потребностями ежедневными и подготовкой. Выходит, я нервничаю каждый раз, когда близится суббота.

И ещё, когда уже суббота наступает, я не могу расслабиться и получить удовольствие от отдыха. Так как дети мои, естественно, всё разбрасывают по дому: свои игрушки, вещи, а на кухне посуды много грязной и столы неубранные. И это давит очень, и я не могу от этого всего получать удовольствие, и покоя нет даже в мыслях, так как знаю, что вечером, когда закончится шабат, меня ждёт большая работа. Вот и не знаю, радоваться или грустить.»

Вы задаёте очень серьёзный вопрос, который мучает очень многих женщин.

И, чтобы было легче на него ответить, разделим его на три вопроса:

Как подготовиться к субботе спокойно и без нервов?

Как расслабиться в субботу, отдохнуть и получить от нее удовольствие?

Как вести себя с детьми?

Начнём с последнего вопроса, т. к. из Вашего письма видно, что напряжение возникает, в основном, из-за детей. У них есть потребности, которые надо удовлетворить, они всё везде разбрасывают и не убирают за собой и постоянно требуют вашего внимания.

Действительно, так ведут себя все дети: у всех детей постоянно есть потребности, все дети играют в игрушки и, как правило, не убирают их после этого, и все дети хотят, чтобы мама всё время была с ними. Но не все мамы сходят от этого с ума и находятся в постоянном напряжении.

Ведь потребности есть не только у детей, но и у взрослых (и даже намного больше), и было бы замечательно, если бы кто-нибудь сию секунду их удовлетворил. К большому сожалению, этого не происходит и очень многие желания и потребности остаются на уровне потребностей. Тем более, большинство «потребностей» детей — не такие, с которыми мама действительно должна помочь, а желание, чтобы мама ещё раз обратила внимание.

Разбросанные игрушки — из той же серии. Ведь если дети будут соблюдать порядок, то мама не будет постоянно к ним «обращаться» (ругаться), чтобы они убрали за собой.

Так что, дорогая N., так устроил Всевышний, что все дети всегда хотят общаться с мамой, только это совсем не означает, что мама всегда должна находиться в их распоряжении. Тем более, если посмотреть чуть-чуть шире, то и подготовка к субботе, и Ваш отдых, в конечном счете, тоже в какой-то степени для них.

Теперь перейдём к первому вопросу — подготовка к субботе.

Во-первых, если после всего сказанного Вы сможете легче отнестись к потребностям детей и сможете чуть-чуть отодвинуть

их на этой картине, Вам сразу станет намного легче.

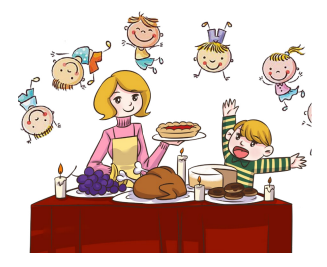
Во-вторых, составьте список дел, которые Вы хотите успеть, и проверьте, всё ли так необходимо? Ведь важнее всего — Ваше хорошее настроение, а не 25 салатов. И даже пол может быть не вымыт, если важнее в этот момент немножко отдохнуть, а потом зажечь свечи с радостью. Кто сказал, что для Всевышнего важнее, чтобы дом блестел, а хозяйка дома пусть сидит на диване в полуобморочном состоянии?

Очень важно помнить всегда: наше настроение в наших руках!!!

И последний вопрос — сама суббота.

Поскольку суббота — это подарок нам из Будущего мира, работа наша заключается в том, чтобы научиться отключаться от этого мира. Повседневность затягивает нас с головой, мы должны переделать миллион дел — на работе, дома, с детьми... всего не перечислить. Наша голова занята выбором, куда бежать сначала, а куда потом. И вот приходит суббота, остановка: нет готовки, нет стирки, нет уборки, нет работы и разъездов, нет ничего, а есть только — еврейский народ и Всевышний вместе.

Научиться отключаться от «этого мира», не раздражаться из-за грязной посуды, из-за разбросанных игрушек, и т. д. — это очень непросто, но это именно то, что учит меня, в конечном счете, владеть собой, учит меня выполнять волю Всевышнего, делать то, что Он хочет, а не только то, что я хочу.



### ВОСПИТАНИЕ ДЕТЕЙ

### КАК ПЕРЕДАТЬ ДУХОВНУЮ СОСТАВЛЯЮЩУЮ ИСХОДА?

### РАВ АШЕР КУШНИР

Рассказ о выходе из Египта — это повеление из Торы: расскажи сыну своему. В этой мицве наиболее ярко выражена идея передачи еврейского наследия из поколения в поколение и, в первую очередь, свидетельства о том, что при выходе из Египта Творец раскрылся народу Израиля и удостоил его явных чудес вопреки всем законам природы.

Чтобы выполнить повеление по всем правилам, надо, прежде всего, чтобы сами родители понимали его суть и подготовили себя должным образом. Непосредственно мицва исполняется во время праздничной пасхальной трапезы. Глава семейства рассказывает всем присутствующим, обращаясь, в первую очередь, к своим детям, о выходе из Египта. Этот рассказ зачитывают из Агады. Тут следует подчеркнуть, что, конечно же, важно всё прочесть и правильно передать информацию о том, что произошло и как произошло, но это не основное в выполнении мицвы. Основное — создание атмосферы и ощущения, что не они тогда, а мы сами сейчас выходим из Египта, из рабства на свободу. При этом важно подчеркнуть тяжесть рабства и крылатую радость свободы. И чем больше мелких деталей будет упомянуто, тем больше шанс, что такое ощущение у присутствующих появится. И в конце как результат — благодарность Творцу за невероятное благо нашего избавления... Получается, что главное не сам рассказ, а то, какие выводы можно из этого сделать, и то, как это касается нашей жизни. Для этого можно рассказать и о личном выходе из рабства. Те, кто пострадал от советской власти, могут рассказать, как они оттуда вырвались. Более молодое поколение — о выходе на свободу в личной борьбе со своим дурным началом. О темноте рабства материальной зависимости и выход на свет духовной свободы...

Что же касается детей, то выполнение мицвы состоит не столько в прямом повествовании и объяснении, сколько в том личном примере, который они видят: как вы готовитесь к Песаху; как обсуждаете подготовку к лейл а-сэдэр — Пасхальной трапезе; с каким воодушевлением ведёте её; как мама, то есть, Ваша жена Вас слушает; в какой мере дети в центре вашего внимания и т.д.

Порой бывает, что в подготовке к лэйл а-сэдэр сын задаёт вопросы: что это и для чего это? А родитель в спешке может его «попросить» не мешать... Надо знать, что правильный ответ на эти вопросы и есть выполнение заповеди...

Кроме главы семейства, рассказывающего об Исходе, активными участниками сэдэра являются дети. Один за другим, по старшинству, они зададут арба кушийот — «четыре вопроса». Дети, как правило, знают их наизусть (если путаются, все помогают). Надо создать вокруг этого большой ажиотаж, всё внимание к ним, центральное событие, восхищаться и хлопать в ладоши. Можно с ними устроить и представление. Это не наша традиция, но, тем не менее, с детьми можно «организовать» их личный выход из Египта. Приготовить заранее им палки в руки, нагрузить подушки на плечи, и когда все будут петь Авадим айину, они обойдут стол несколько раз...

Можно также наглядно показать, как сохранилась еврейская традиция. Взять руку сына с одной стороны, дедушки — с другой, и объяснить сыну, что вот так, представь, и наш прадедушка, держит руку дедушки, и так цепочка всех наших предков держится за руки до поколения выхода из Египта.

### КНИЖНАЯ ПОЛКА

### СТРЕМИСЬ К ИСТИНЕ. ЕСТЬ ОБРЕТАЮЩИЕ (ГРЯДУЩИЙ) МИР В ОДНО МГНОВЕНИЕ

### РАВ АРЬЕ КАРМЕЛЬ

Так же происходит и с лестницей служения Всевышнему. Праведники поднимаются сами, побеждая, покоряя свой йецер на каждой ступени. Всем иным подъем дается тяжело. А начинающие служение, подобные маленькому ребенку, помогают себе руками, посохом — всем, что «не во имя». Однако грешники, люди с изъяном, дефектом, те, кто не могут одолеть свой йецер, чье сердце отупело от многих «нечистот», — такие не смогут подняться даже на одну маленькую ступеньку. Что же делать им? Если сердце их сокрушено, и они поистине раскаялись в совершенных ими мерзостях и преступлениях, они взывают с мольбой к Творцу — и оказываются наверху, как сказано: «...и дам им сердце новое...» В то время как праведник трудится многие годы, чтобы наполнить свое сердце духом святости, о полностью раскаявшемся сказано: «... и новый дух водворю в вас».

Из этого ясно, что грешащий не должен говорить: «Как я могу сделать тшуву, ведь я так далек от Б-га, полон страстей, и сердце мое бесчувственно-тупое?» Он должен увидеть истину и раскаяться, молить Благословенного о милости, и Тот поможет ему. Сказано: «Верни нас, Всевышний, к Себе, и мы вернемся...», то есть согрешивший должен лишь раскаяться, молить искренно, чтобы Благословенный вернул его к Себе, и Творец проявит милосердие в такой мере, что даже «верни нас» будет зачтено, как если бы сам человек вернулся, своими силами сделал тшуву, как сказано: «... и мы вернемся...» В этом суть явления — «есть обретающий свой удел в грядущем мире в один миг» (Авода зара 10б). И везде, где в Талмуде говорится об этом, речь идет о сделавших тшуву. Но праведник трудится всю свою жизнь, подымаясь со ступени на ступень.

Как здоровый человек не завидует без-

ногому из-за того, что тот не может ходить, а передвигается при помощи других, так и праведник не должен завидовать баалтшуве, потому что награда человеку определяется по большинству его поступков и по ступени, степени покорения им своего йецера ара. Конечно же, праведник, всю жизнь боровшийся со своим йецером ара, более велик, чем баалтшува. И поэтому трудно понять, почему о поступках раскаявшихся грешников сказано: «Заплакал Раби и сказал: Есть обретший свою долю в грядущем мире в одно мгновение». Еще тяжелее понять высказывание мудрецов: «На том месте, где стоят баалейтшува, не могут стоять (даже) совершенные праведники». Как могут баалейтшува превосходить совершенных праведников?! Объяснение этому таково. Написано у пророка (Йешаяу 43:7): «... все, нареченное Именем Моим и во Славу Мою, Я сотворил, сформировал, а также сделал», ибо цель творения в том, чтобы через него раскрылась, проявилась Слава Благословенного. Это возможно двумя способами: а) когда праведники, своими делами самоотверженно выполняя волю Создателя, раскрывают этим величие Его Славы; б) в том, как Благословенный управляет миром соответственно действиям человека, с устранением из мира заблуждений раскроется глубина Его мудрости, точность Его законов, и истинность их, и мощь Его беспредельного милосердия. Но и человек должен участвовать в этом, ибо он важный фактор этого процесса, составная его часть, пото-

Недельная глава Мецора





Субботний выпуск портала www.toldot.ru

### «Существуют два пути: тяжёлый для праведников, поднимающихся ступень за ступенью, и лёгкий для злодеев, начавших обдумывать тшуву.....»

му что его действия способствуют раскрытию в мире Всевышнего. Это раскрытие происходит одновременно и в материальном, и в духовном планах. Передали наши мудрецы слова Всевышнего: «Откройте Мне вход размером с игольное ушко, и Я открою вам вход размером с храмовые врата». По мере усилий, прилагаемых человеком в его служении Творцу, даже если их результатом стало создание «входа с игольное ушко», награждает его в изобилии Святой, благословен Он, помощью с Небес в огромном размере «храмовых ворот». И вся суть, вся основа суда и милосердия, касающихся этого мира, базируется на этой помощи Небес. Также и удовлетворение материальных нужд связано с этим.

Праведник раскрывает Славу Творца своим выбором, всем множеством своих добрых поступков во все дни своей жизни. Каждым своим добрым делом, созданием каждого «входа с игольное ушко» он творит «храмовые врата», при том, что первый находится в нашем мире, а вторые — в мире грядущем, — он вызывает раскрытие качеств и свойств Благословенного и Славы Его. Грешник же всю свою жизнь своими действиями усиливает, увеличивает сокрытие Всевышнего, ибо действует назло, вопреки Ему; и даже когда он раскаивается, «вход с игольное ушко» у него совсем крошечный, и он не в состоянии подняться самостоятельно даже на одну малую ступень, ибо стал бесчувственным в результате множества своих скверных дел. Однако он становится побудительной причиной, и благодаря ему помощь Небес и беспредельное милосердие раскрываются в такой необыкновенной степени, которой не может вы-

звать и великий праведник. Но при этом отношение самого раскаявшегося грешника к этому великому раскрытию, связь его с ним очень незначительны, потому что открытый им «вход с игольное ушко» в действительности очень мал и невелик. Но тем не менее особенно это место тем, что в нем происходит изумительное раскрытие (Творца), которого праведник не мог бы достичь в одиночку, а только при посредстве баалтшувы. И именно в этом отношении «на месте, где стоят баалейтшува, не могут стоять даже совершенные праведники». Об этом и плакал Раби, увидев свет великого раскрытия, возникающий благодаря баалтшуве: почему он не удостоился того, чтобы в этом была и его доля, его участие.

Получается, существуют два пути: тяжёлый для праведников, поднимающихся ступень за ступенью, и лёгкий для злодеев, начавших обдумывать тшуву. И отсюда, чем дальше отойдёт человек (от Б-га), тем он ближе к возможности (сделать тшуву). Вот как это объясняют наши мудрецы в трактате Сукка /52а/:

«В грядущем приведёт Святой, благословен Он, йецер ара к человеку... праведникам он (йецер) покажется высокой горой, а злодеям — тонким волоском. И те, и другие заплачут. Праведники заплачут и скажут: "Как мы смогли одолеть такую высокую гору?" А злодеи заплачут и скажут: "Как это мы не смогли совладать с таким тонким волоском?"»

И невозможно объяснить, что в грядущем мире истины ошибутся в понимании трудности преодоления йецера ара, но, как сказано выше, каждый поистине плачет о своём.

### ЕВРЕЙСКИЙ ЛИКБЕЗ

### КИМХА ДЕПИСХА — ПОМОЩЬ БЕДНЫМ К ПЕСАХУ



«Кимха де-Писха» — буквально «мука для Песаха». Один из первых законов Песаха, обсуждаемых в Шулхан Арухе, — о сборе денег для помощи нуждающимся в расходах на Песах.

Интересно, что с этого начинаются законы Песаха. Помощь бедным важна для каждого праздника: Тора нам велела заботиться о нуждающихся. Как пишет Рамбам (Маймонид): «Кто радуется в праздник? Тот, кто заботится о бедных. Ведь тот, кто радуется, но не радует бедных, — испытывает не радость праздника, а радость живота» (Законы Праздника 6:18—19).

Помощь нуждающимся важна в течение всего года, важна в праздники — чтобы у нуждающихся была радость праздника. А в Песах — особенно, потому что в Песах есть дополнительные расходы: маца, вино, пасхальные продукты и посуда и т.д. В законе приводятся, что каждый житель обязан участвовать в «кимха де-Писха». Если человек

помогает нуждающимся евреям, Б-г ему тоже помогает.

Толдот Йешурун уже несколько лет старается давать «Кимха де-Писха» нуждающимся русскоязычным аврехим, которые учатся или преподают на наших программах. Желающие присоединиться к этой большой заповеди, могут это сделать через наш сайт.

### История обычая

Обычай заботиться о том, чтобы у тех, кто живет в нужде, было все необходимое для праздника, упоминается уже в Иерусалимском Талмуде (Бава батра, гл.1).

Забота о нуждах малоимущих в праздники является одним из основополагающих моментов в иудаизме.

Не случайно и Рамо в Шулхан Арухе (429:1) начинает законы Песаха именно с него. И Рамбам, как было сказано, замечает, что если человек не заботится о нуждах



бедняков и малоимущих, а наслаждается только трапезой за праздничным столом со своими домочадцами, то его трапеза — «праздник живота» и не имеет ничего общего с настоящей радостью выполнения

На протяжении долгой истории еврейского народа обычай «Кимха де-Писха» претерпел ряд изменений.

заповеди.

Раньше, когда бедняки еле-еле сводили концы с концами, деньги собирали со всех членов общины и на них покупали зерно, которые затем раздавали беднякам. Те сами должны были смолоть его и испечь мацу на праздник. Только на это им не надо было тратить деньги, поскольку хворост для растопки печи они собирали сами в близлежащих лесах.

Позже беднякам начали раздавать уже готовую муку, а там, где невозможно бесплатно достать дрова, раздавали и деньги на их покупку. А еще позже стали раздавать уже готовую мацу.

Однако сегодня, когда уровень жизни значительно вырос, недостаточно просто позаботиться о том, чтобы у бедняков была маца к празднику. Принято раздавать деньги, чтобы покрыть минимальные основные расходы на праздник: маца, вино, мясо и т.п. (Ковец ми-Бейт а-Леви 1, стр.128, 131).

Кроме того, способ сбора денег также претерпел некоторые изменения. Раньше, когда еврейские общины были более структурированы, руководители общины определяли, сколько каждый член общины обязан, в соответствии со своим достатком, выделить на Кимха де-Писха (Мишна Брура 429:6).

Сегодня обычно общины не настолько организованы, поэтому каждый самостоятельно жертвует деньги в соответствии со своими возможностями. Кроме того, сегодня существует различные благотворительные организации, которые организуют раздачу Кимха де-Писха, освобождая людей от лишних забот — самостоятельно искать малоимущих и т.п. Как правило, эти организации обладают более полной и точной информацией о нуждах малоимущих. Кро-

ме того, у них есть возможность раздать деньги, практически не задевая достоинства нуждающихся, что также немаловажно.

С развитием интернета появились новые возможности по сбору средств для выполнения этой заповеди. Например, для удобства читателей Толдот Йешурун предоставляет возможность пожертвовать деньги на «Кимха де-Писха» прямо на сайте.

Коснемся вопроса о том, можно ли выделять деньги на Кимха де-Писха из маасера (десятины).

Раньше, когда община обязывала каждого своего члена жертвовать деньги на Кимха де-Писха, действовало правило: нельзя оплачивать из денег маасера те расходы, которые человек обязан оплатить в любом случае (Псахим 71а).

Сегодня же, поскольку, как было сказано выше, общинная жизнь не настолько организована, многие считают, что можно выделить на Кимха де-Писха деньги из маасера (Алихот Шломо 2:2, Хут шани, стр.72).

В заключение приведем рассказ об одном из величайших раввинов предыдущего поколения — раве Йосеф-Дове Соловейчике из Бриска, авторе «Бейт а-Леви».

Однажды перед Песахом к нему пришла бедная женщина с интересным галахическим вопросом: «Можно ли выполнить заповедь о четырех бокалах вина с помощью молока?».

Вместо того чтобы ответить на поставленный вопрос, автор Бейт а-Леви попросил жену выделить женщине 25 рублей, что по тем временам было довольно крупной суммой, на которую можно было приобрести гораздо больше, чем просто четыре бокала вина. Праведная жена раввина беспрекословно выполнила просьбу мужа, но когда приятно удивленная женщина удалилась, рабанит спросила, почему же муж решил выделить этой женщине столько денег. Бейт а-Леви улыбнулся и сказал: «Если женщина спрашивает, можно ли выполнить заповедь четырех бокалов с помощью молока, то очевидно, что и мяса на праздник у нее тоже нет».

### НЕЗАБЫТЫЕ ВЕХИ ИСТОРИИ

### ПЕСАХ И ИСПАНСКАЯ ИНКВИЗИЦИЯ

### СИМХА ГОРЕЛИК

### Испания — только для католиков

Объединив Испанию, король Фердинанд и королева Изабелла постановили, что отныне все граждане страны должны быть только католиками. 11 августа в 1492 году пришлось на день поста и траура Девятое Ава, и список трагических событий истории, случившихся в этот день, пополнился еще одной мрачной датой: изгнание евреев из Испании. Сотни тысяч евреев выстроились вдоль портов и гаваней, ожидая посадки на корабли, которые увезут их в неизвестность.

Многие из них были обмануты недобросовестными капитанами; некоторых продали в рабство или убили, как только корабль покинул испанские воды. Те, кто выжил, основали общины в Северной Африке, в Турции, в Италии...

Было немало евреев, которые решили остаться. Они публично крестились, но продолжали тайно соблюдать еврейские традиции. Католическая церковь была готова к разоблачению этих «коварных» евреев: испанская инквизиция была основана еще в 1478 году, и ей было поручено допрашивать, пытать и казнить евреев. Этим испанская инквизиция отличалась от своей предшественницы — папской инквизиции, которая в 13-м веке боролась не с евреями, а с многочисленными христианскими ересями и сектами.

Евреи знали, что их ждет, если инквизиторам станет известно об их «двойной жизни», и все же они продолжали держаться за свою еврейскую веру, соблюдали, как могли, еврейские праздники и не брали в рот некошерной еды.

Для справедливости следует отметить, что конверсо — новообращенные христиа-

не — были не только среди евреев, но и среди мавров, которые также подвергались гонениям в Испании. Они господствовали там на протяжении многих веков, но к 1492 году на полуострове остался лишь один мусульманский эмират, Гранадский. Прежде чем капитулировать, Гранада подписала с королевством Испании договор, который гарантировал мусульманам свободу вероисповедования. Несмотря на то, что договор был одобрен самим Папой Римским, вскоре испанские власти начали его нарушать, принуждая мавров принимать католицизм — так же, как и евреев.

Многие мавры, подобно евреям, принимали крещение и продолжали тайно соблюдать обычаи своей веры и обучать своих детей арабскому языку. Новообращенных мавров испанцы называли морисками (маленькими маврами). Новообращенных евреев — еще более презрительно: марранами (свиньями). У самих евреев был для насильственно крещенных свой термин — анусим, принужденные, —который впервые стал использоваться еще в XI веке, когда германцы под страхом смерти заставляли евреев принимать крещение.

Власти инквизиции обратились к общественности с призывом наблюдать за своими соседями и доносить на них, если те будут делать что-то «еврейское». Домработниц отдельно просили быть внимательными к своим хозяевам и сообщать о любом подозрительном поведении церковным деятелям. Многие из этих свидетельств были собраны и задокументированы.

В каждом городе, где действовала инквизиция, она публиковала документ под названием «Эдикт благодати», в котором пе-



речислялись «преступления» против христианской веры. Идея была такая, что любой еретик мог прийти и «покаяться» в течении 30 или 40 дней, и тогда его имущество не будет конфисковано, и он отделается «лишь» штрафом. Тысячи евреев в те годы совершили самооговор, о котором потом пожалели. Согласно одному местному эдикту, евреями были люди, которые:

... не готовят в субботу пищу на огне. Приготовляют в пятницу такую пищу, какая требуется для субботы, а в последнюю едят мясо, приготовленное таким образом в пятницу, как это принято у евреев... Не едят свинину, зайца, кролика, задушенных птиц... Не едят угрей и других бесчешуйчатых рыб, как это предусмотрено еврейским законом... Или те, кто празднует Праздник пресного хлеба (Песах), употребляя в эти дни салатные листы, сельдерей или другие горькие травы.

### Тайный Песах

С годами тайным евреям Испании становилось все труднее и труднее передавать свое наследие детям. В отсутствие еврейских книг, написанный католиками Эдикт Благодати был фактически единственным руководством для тех евреев, которые хотели знать, чего требует от них еврейский Закон.

Судя по доносам слуг и соседей, главным праздником анусим в Испании был Йом Киппур, а следом шел Песах. Песах воспринимался тайными евреями как праздник особенно актуальный, праздник, в котором воплощалась их мечта о свободе открыто соблюдать Тору и заповеди и укреплялась их вера в то, что Вс-вышний рано или поздно выведет их из земли испанской, как раньше вывел из египетской.

В анналах инквизиции хранилось множество свидетельств слуг и соседей, обвиняющих евреев в тайном праздновании Песаха. Мало у кого из анусим была возможность вести еврейский календарь, поэтому некоторые фиксировали праздники по юлианскому календарю и начинали праздновать 1 апреля. Кто-то, руководствуясь луной, —

праздновал на 14-день новой луны в марте, но большинство ориентировалось на католический календарь и полагало, что Песах празднуется с католического «чистого четверга до следующего четверга».

До некоторых анусим информация о еврейских праздниках дошла в совершенно искаженном виде. Так, например, в 1652 году некий Антонио Кардозо из Мадрида рассказал инквизиторам, что Песах длится 9 дней и наступает на 17-й день луны в сентябре. Вообще, точное число дней Песаха многим анусим было неизвестно, и оно варьировалось от четырех до десяти.

Существуют и такие свидетельства: в тех городах, где и евреям, и инквизиторам была известна дата Песаха, некоторые еврейские семьи проводили пасхальный Седер на 2-3 дня позже, когда инквизиция уже не так внимательно следила за конверсос.

Есть и записи, которые указывают на то, что анусим не только знали, что следует делать на Песах, но и понимали (хотя и не всегда точно), каковы истоки тех или иных традиций. Так, в конце 15-го века инквизиторы записали такое признание: «Праздник опресноков празднуется в память о тех невзошедших лепешках, которые сыны Израиля несли на своих плечах, когда пересекали Красное море. Поскольку пересечение моря заняло 7 дней, они питались все эти дни теми лепешками. Поэтому евреи в праздник Пасхи едят только пресный хлеб — в память о тех событиях. Этот праздник также называется Песах — как указано в начале книге Йеошуа...»

В 1678 году инквизиция на Майорке выбила из одной женщины такое признание: «Весной, я не помню дату, но в прошлом году это был чистый четверг, был пост, мы не ели и не пили целый день. После этого наступил праздник Песах, который длится 7 дней. Мы закололи барашка, зажарили его целиком и пригласили родственников на трапезу. Кости барашка нужно сжечь в память жертвы, которую приносили по закону Моше. Все семь дней нужно есть только пресный хлеб и не иметь дома другого хлеба. Я готовила маленькие пресные лепешки

и пекла их на огне, а во время трапезы раздавала их своим родственникам...»

Несмотря на постоянную слежку и доносы, некоторым евреям удавалось не только проводить пасхальные Седеры, но и приглашать на них других евреев. В марте 1500 года в Валенсии в доме купца Микеля Вивеса была обнаружена целая подпольная синагога, где множество евреев сидели за столом Седера: с мацой, горькими травами, свечами и лампами.

Хуан Санчес Экзарх предстал перед судом инквизиции в городе Теруэль в октябре 1484 года — еще до изгнания. Церковь в те годы всё настойчивее призывала евреев принять христианство, и Хуан Санчес был, по-видимому, одним из тех, кто поддался уговорам и публично принял христианство, но продолжал тайно вести еврейский образ жизни.

Обвинения против Хуана Санчеса выдвигались по пятидесяти трем пунктам, и празднование Песаха было одним из самых серьезных обвинений. «Он празднует Песах: в этот день ест мацу, сельдерей и салат, как это делают евреи», — писал инквизитор. — «Он получает пресный хлеб из еврейского квартала на Песах. Он покупает новую посуду на Песах. Он делает все остальное, что евреи делают на Песах... Он моет руки перед молитвой (как это принято на пасхальном седере и перед другими еврейскими трапезами)».

Два года длился суд над Хуаном Санчесом Экзархом. Суд окончился признанием его виновности и приговором: смертная казнь.

В 1492 году советник короля Хуана II Арагонского — Педро де ла Кабальерия — был допрошен инквизицией и обвинен в том, что он был тайным евреем. По словам другого тайного еврея, который был вынужден свидетельствовать против него, Педро де ла Кабальерия признался, что он тайно вел еврейский образ жизни: «Кто мешает мне, если я захочу, поститься в Йом Кипур и соблюдать (еврейские) праздники и все остальное? Теперь у меня есть полная свобода делать то, что мне нравится; те старые

времена (когда его ограничивали, потому что он был евреем) прошли!»

Инквизиция в городе Алмазан зафиксировала несколько случаев, когда тайные евреи пекли мацу... или нечто подобное. Женщину по имени Анджелина обвинили в том, что она делала «тесто из муки и яиц и формировала несколько круглых лепешек с перцем, медом и маслом» и весной пекла эти лепешки. Как мы понимаем, мацой такие лепешки не являлись, но инквизиторам подобного доноса было вполне достаточно для заведения дела.

В 1505 году, также в Алмазане, одна христианка свидетельствовала инквизиции, что она сидела позади своей соседки, женщины по имени Беатрис, в церкви и наблюдала, как, неделя за неделей, Беатрис брала облатку причастия в рот, а затем незаметно выплевывала ее вместо того, чтобы есть. Во время суда, вероятно, под пытками, Беатрис призналась, что она и ее подруга «сделали несколько лепешек отдельно из другого теста, в котором не было закваски, и они замесили его белым вином и медом, гвоздикой и перцем, и они испекли около двадцати таких лепешек и хранили их в сундуке».

\*\*\*

В течение нескольких поколений испанские евреи делали всё возможное, чтобы их дети не забыли, что они евреи. В условиях постоянной слежки и доносов, без еврейских книг, календарей, свитков Торы, раввинов, ешив и наставников полностью сохранить Традицию было невозможно — и тем не менее, они делали то, что было в их силах.

Соблюдение еврейских заповедей в Испании после изгнания всегда было связано со множеством трудностей и в любой момент могло стать причиной ареста, суда, пыток и смертной казни. И всё же из года в год они собирались за столом Седера, ели свой «хлеб бедности» с горькими травами и воздавали хвалу Творцу, Который вывел свой народ из рабства — на свободу.



### история одной тшувы

### В ОДИНОЧКУ, В ВЫСОТЕ

ИТА МИНКИНА



Мы встретились, когда нам было по двадцать с небольшим, но потом расстались. Я вышла замуж, он женился, и двадцать лет мы строили каждый свою жизнь. Потом он развелся, я развелась, и мы снова встретились.

Я работала в газете, и мне поручили написать о новой книге известного летчика-испытателя Дани Шапиро. Книга называлась «В одиночку, в высоте». И выяснилось, что с его сыном я была знакома — тогда, во времена нашей юности. У него было трое детей от первого брака, у меня две дочери... Мы заново познакомились и — с тех пор уже прошло пятнадцать лет — больше не расставались.

Летчики больше всего не любят, когда птица, аист, например, залетает в мотор самолета. Это опасность, которую невозможно предупредить и с которой практически невозможно справиться во время полета, тем более — испытательного полета.

Мой муж, как и его отец, — летчик, и то, что произошло с ним в нашем браке, по его ощущениям, подобно той ситуации — птица попала в мотор. А по моим ощущениям, случилось что-то волнующее и настоя-

щее... Я открыла для себя уроки Торы, меня это вдохновляло и заставляло задуматься, одновременно начала соблюдать практические законы. Но муж со свойственными ему, как я часто возмущалась, «равнодушием» или пассивностью, не реагировал и не хотел ничего видеть и слышать.

Осознание пришло к нему в ту субботу, когда к нам приехали друзья и пригласили на природу. Это была весна, то же время, что сейчас, в полях цвели дикие маки, на зеленом поле — яркий красный ковер. Муж знает, как я люблю природу и друзей, и совместные вылазки, но в ту субботу я первый раз в жизни сказала, что не поеду.

И тут он понял, что это серьезно. До этого думал: так, побалуется и одумается, как до этого увлекалась йогой или сыроедением, или еще какой-то, по его словам, ерундой, а потом проходило, так и это пройдет. А тут он увидел, что не прошло и не пройдет...

И тогда начались настоящие ссоры.

Не сказать, что до этого наша жизнь была безоблачной. Я вообще, честно говоря, достаточно конфликтный человек, не пройду мимо и не смолчу, если мне что-то

не нравится. А муж — из тех, кто предпочитает отмолчаться, перетерпеть и передержать, пока в нем не накопится столько гнева и раздражения, что он взорвется. И часто — по мелочам. Только прожив с ним много лет, я начала понимать, что это «по мелочам» — давно накопленное раздражение и причину надо искать глубже. Но пока до меня дошло — сколько «крови» у нас пролилось из-за не до конца завинченного крана и не до конца прикрытого окна или из-за того, что ключи лежат на два сантиметра левее, чем им положено.

Следующий взрыв прогремел, когда я вместо того, чтобы варить, готовить еду в субботу, принесла субботнюю плату и поставила готовую еду на ее разогретую поверхность...

Ой, ой и ой... Я не ожидала, что терпение мужа тоже уже сильно разогрето. Настолько, что он хлопнул дверью.

Я не знала, где он. Я не советовалась с ним насчет платы. Просто поставила его перед фактом. Это явно была ошибка. Но я не знала, как себя вести. Оказалась в такой ситуации первый раз. И, честно говоря, я привыкла поступать, как мне казалось правильным.

К счастью, муж поехал к своему отцу. Я уже писала, что его отец — профессиональный летчик-испытатель.

Наверное, ему приходилось в жизни разруливать неоднозначные ситуации. Наверняка, потому что совет, который он дал своему сыну, спас наш брак...

Он спросил:

— Кто в вашем доме готовит еду? Муж вынужден был признать, что я.

— Тогда какая тебе разница, — спросил отец, — как она тебе ее подает? Снятой с огня или снятой с платы?

Тогда с платой мы уладили. Но было и многое другое, что шло вразрез с нашими прежними привычками, например, как в тот раз, когда мы путешествовали по Европе и я отказалась зайти в ресторан, который он назвал «лучшим на континенте».

И в какой-то момент он стал ощущать, что уступает только он, потому что я не мог-

ла и не хотела «уступать» ни пяди той земли, которую завоевала...

Наверное, в глубине души я понимала, что он проявляет намного больше мужества, чем я. Ведь я знала, почему я это делаю, а для него это была просто новая реальность, ничего не дававшая уму или сердцу...

Тут надо сказать, что нет такого — «гладкое вхождение» в Тору. Тора — это оппонент. Ты с ней в диалоге, она ставит тебя перед твоими привычками, стереотипами, она бросает вызов тебе, твоему внутреннему рабу, твоей лени и нежеланию думать.

Не всегда этот диалог легкий, и каждый мыслящий человек признает, что достаточно быстро вслед за вдохновением начала пути приходят трудности не только внешние, но и — больше — внутренние. Когда твой жизненный опыт находится в затруднении, когда легче всего — всё оставить, когда только еврейское упрямство, уж не знаю, в какой форме, правильной или неправильной, побуждает продолжать начатое.

И тут — прибавьте к этому мужа или жену, которые откровенно не поддерживают, откровенно сопротивляются. Тогда вектор упрямства направляется на них, и ситуация напоминает гвоздь в ботинке.

Когда я осознала, что со мной происходит, свою неуверенность в том, что делаю, помноженную на упрямство и дух противоречия, направленный на мужа, я поняла: это не то, что от меня требуется.

Я перестала давить.

Я перестала давить. Еще раз. И еще раз перестала.

Что для меня, для человека, который никогда не искал послаблений ни в чём ни для себя ни для других, — о-о-очень сложно.

Для меня в сто раз сложнее отпустить ситуацию, чем «добить» ее. Но добить в этом случае было бы — «по живому».

Муж никогда не был против еврейства. Ему просто, как говорят, было по барабану. А если бы я еще чуть-чуть отодвинула от него его любимый сыр, муж выпустил бы когти — вцепиться в него.



Так я оставила сыр в покое.

Прекратила перетягивание сыра на свою сторону.

А научилась смотреть на ситуацию глазами мужа. Если смотреть его глазами на солнце или то, что мне кажется солнцем, в глазах возникает резь и необходимы солнечные очки.

Если быть совсем честной, то мне часто приходило в голову... то есть, возникали такие мысли... почему Б-г послал мне именно этого мужа? Не лучше ли и не проще было бы для всех — для него, для меня и даже для Б-га, чтобы моим мужем стал человек, который хочет приблизиться к Творцу, а не только ставит палки в колеса? Разве я не продвигалась бы лучше духовно, если бы у меня была поддержка, если бы рядом был человек, с которым можно поделиться сомнениями, вопросами, волнующим открытием? Так зачем со мной рядом именно этот человек?

Это тоже было частью пути... Понять, что рядом со мной именно тот, с кем я должна быть рядом, именно с ним, таким, как он есть, построить наш маленький храм. Может, он не такой мегафантастический, но он наш, построенный по плану, личному интимному плану, который дал нам Творец... И кто сказал, что свет нашего маленького храма сияет меньше?

Мне лично по моему характеру тяжело быть в тени. Мне нужно быть в свете прожекторов, в центре всеобщего внимания. И тут я поняла — нелегко, с помощью большой внутренней работы: если я хочу, чтобы наш храм сиял, надо дать больше места мужу, его интересам, его чувствам, невысказанным мыслям...

И тогда постепенно, очень медленно, он обнаружил, что не потерял жену, когда она начала молиться, а приобрел человека, который, когда с ним говоришь, слушает его, а не себя. Старается понять его, старается услышать его...

Чтобы услышать мужа, мне приходится на время отодвинуть в сторону свои желания, включая острое желание вложить свои пять в копеек в любой проект. Освободить

пространство для того, чтобы мой более медлительный в размышлениях муж мог сказать что-то свое, чтобы у него появилось пространство проявить себя, чтобы у него появилась, в конце концов, возможность выбора, а не только реакция на меня, как было до этого...

Это не значит, что я молчу потому, что считаю себя ниже, или потому, что со мной можно не считаться. Как раз наоборот. Я даю мужу возможность проявить себя, даю ему пространство рассуждать и высказывать свои мысли и идеи — оттого что больше ощущаю связь с самой собой, уважение к себе как к личности, больше ощущаю связь с Творцом. Потому что Он точно знает, какой сценарий написал для каждого человека.

И когда я ослабила хватку, только тогда и очень медленно муж начал открывать для себя Тору. Его Тору, не мою, а свою.

Сегодня мой муж накладывает тфилин (что начиналось... с раза в месяц, сегодня чуть чаще) и раз в неделю ходит на урок Торы, если не засыпает... У нас дома — кашрут, и я готовлю любимую мужем еду гораздо чаще, чем когда-либо раньше... И кто понимает, тот понимает...

Может быть, кому-то это покажется очень скромным достижением?

Не буду спорить.

Но я перестала измерять жизнь по тому, кто что скажет... И даже по тому, что я сама скажу. Я научилась слушать то, что творится в душе, когда она хочет проявить себя. Я научилась слышать его и научилась, как это ни парадоксально, слышать себя. Верить в себя, в то, что, какими бы мы ни были, мы — любимые дети Творца. И муж — каким бы он ни был — любимый сын Творца. Возможно, он это почувствовал и это тронуло его больше всего, больше лекций, книг и доказательств...

Это не всегда легко... Это работа. Это всегда работа. Но для этого мы и здесь, разве нет?

### КАЛЕНДАРЬ

### ПАСХАЛЬНАЯ АГАДА РАССКАЗЫВАЕТ

### СИМХА ГОРЕЛИК

В первую ночь Песаха все евреи выполняют заповедь, рассказывая об Исходе из Египта. Перед каждым лежит на столе Агада — текст, составленный мудрецами, чтобы помочь нам выполнить эту заповедь наилучшим образом. Но некоторые их этих текстов расскажут не только историю Исхода...

### Старейшая Агада в мире

Самой старой в мире Агаде более 850 лет, и она была найдена среди других свитков, книг и документов Каирской гнизы во второй половине XIX века.

В 1864 году рабби Яаков Сапир, отправившийся из Иерусалима в далекое путешествие по Востоку в качестве эмиссара общины прушим, последователей Виленского Гаона, добрался до египетского города Фустат, недалеко от Каира, где обнаружил синагогу Бен Эзры, которой к тому моменту уже было не менее тысячи лет. Получив разрешение осмотреть гнизу этой синагоги, рабби Яаков был поражен количеству и древности хранящихся там документов.

Гнизы, конечно, существовали и в других центрах диаспоры, но только в Фустате были впервые обнаружены свитки далекого девятого века — они уцелели благодаря полупустынному климату этого города. В XXI веке, правда, открылось еще одно хранилище древних рукописей — в северо-афганской провинции Саманган, но Афганская гниза, по-видимому, содержит в несколько раз меньше документов, чем Каирская.

На часть содержимого Каирской гнизы удалось взглянуть в разное время и немецкому путешественнику Симону фон Гельдерну, и караиму Аврааму Фирковичу, и русскому архимандриту Антонину, и востоковеду А.Я. Гаркави, но только в начале 20-

го века более 100 000 страниц и фрагментов архива начали изучаться со всем вниманием, и историки получили множество свидетельств богатой еврейской жизни в Египте под исламским правлением.

Среди найденных свитков рабби Яаков Сапир нашел и Мидраш аГадоль, составленный рабби Давидом Адани в XIV веке, и книгу Бен Сира, и вот эту самую Пасхальную Агаду, написанную на пергаменте в X веке нашей эры. В Агаде можно найти пояснения касательно того, как необходимо проводить Седер (и они точно такие же, как и сейчас, только написаны на еврейско-арабском языке), а кроме того — имя ее владельца: «Это сидур (молитвенник) Йосефа бен Амрома, да проживет он долго, по имени Твоему, амен и амен».

### Агада, записанная по памяти

Во время нацистской оккупации Франции правительство Виши начало интернировать евреев, которые въехали во Францию из юго-западной Германии и других территорий, недавно завоеванных нацистами. Режим Виши заключил 6 500 из этих евреев в концлагерь Гюрс в Пиренейских горах на юго-западе Франции. В течение войны более 1 100 заключенных умерли в лагере от голода, болезней и вследствие невыносимых условий; к концу войны почти 4000 человек были депортированы в лагеря смерти в оккупированной Польше.

Весной 1941 года, по мере приближения Песаха, небольшая группа евреев в лагере Гюрс начала работать над созданием Пасхальной Агады. Арье Людвиг Цукерман из Гамбурга и раввин Лео Ансбахер из Франкфурта сели и записали по памяти весь текст Агады. Позже в том же году Цукерман также записывал некоторые из самых зна-

чимых молитв Йом Кипура на клочках бумаги, чтобы евреи могли молиться по ним.

Эта рукопись вошла в историю под названием «Агада Гюрса». На первой странице рукописи, как и во многих Агадот, мы видим пасхальное блюдо с пояснениями, которое нарисовал для евреев заключенный немец — живописец Карл Швезиг. Другой рисунок того же художника выполнен акварелью и изображает евреев, получающих Тору с горы... нет, это не гора Синай потому что и гора, и евреи, и Тора окружезабором колючей высоким И проволокой. Евреи получают Тору в концентрационном лагере.

Рав Ансбахер понимал, что многие ассимилированные евреи не умеют читать на иврите, поэтому песни, которыми традиционно заканчивается каждая Пасхальная Агада: «Хад Хадья», «Эхад — ми йодеа?» и другие, — написаны латиницей. К Песаху 1941-го года с этой рукописи было снято и успешно использовано в лагере лишь несколько копий, но одну копию удалось передать раву Шмуэлю Рене Каппелю, назначенному раввину концлагерей юго-запада Франции, который привез его в Тулузу, и там ее тоже копировали и использовали на Пасхальном Седере.

Доктор Пинхас Зигмунд Ротшильд, бывший узник Гюрса, вспоминал: «До Гюрса мы вели беззаботное существование в диаспоре и не пытались по-настоящему понять или вспомнить чудо Исхода из Египта, из рабства на свободу, но теперь то, что выпало на долю нашего народа в те далекие дни, коснулось нас и стало частью нашего повседневного существования. Мы балансировали между надеждой на свободу и тяготами, все еще ожидающими нас, когда мы начали готовиться к праздничной неделе в лагере».

То, что в концлагере была настоящая Агада, сделанная самими заключенными, оказало большое влияние на всех евреев, даже на самых далеких от религии. «Мы чувствовали, как будто освежающий ветерок из Земли Обетованной прилетел к нам

через пустыню: силой Своей руки Бог выводил нас из дома рабства».

И Арье Цукерман, и рав Лео Ансбахер пережили Катастрофу. Рав Ансбахер переехал в Израиль, а Цукерман работал преподавателем иудаики в Брюсселе до своей смерти в 1958 году. Его младший сын, Йеошуа, стал раввином, репатриировался в Израиль, создал здесь семью, вырастил детей — а также подарил свою копию «Агады Гюрса» мемориалу Яд Вашем.

### Агада Ротшильдов

Путешествие одного из самых изысканно иллюстрированных повествований об Исходе началось в 1492-м году в Северной Италии, когда Моше бен Йекутиэль а-Коэн поручил переписчику подготовить для него Агаду, оставив в ней место для иллюстраций, которые впоследствии были выполнены, как предполагают, известным еврейским художником Йоэлем бен Шимоном. Искусно украшенная 150 смелыми и красочными иллюстрациями, эта Агада считается одной из наиболее искусных в мире.

Тем не менее, исторической точностью иллюстрации не отличаются. Египетские города Питом и Рамзес здесь предстают рыцарскими замками, построенными в позднеготическом стиле, а люди изображены в типичной для средневековой Италии одежде.

Около ста лет назад эту Агаду приобрел знаменитый филантроп барон Эдмунд Ротшильд, заядлый коллекционер еврейских книг и рукописей.

После смерти Эдмунда Ротшильда в 1934 году его коллекцию наследовали трое его детей. Его старший сын, Джеймс, привез большую часть своей доли коллекции в свое поместье в Англии, но по неизвестным причинам шесть причитающихся ему рукописей он оставил во Франции, в доме родителей, — и в том числе, знаменитую Агаду Йоэля бен Шимона.

Когда нацисты вошли в Париж 14 июня 1940 года, они сразу же нацелились на местные богатства, и особенно — на ценные частные коллекции произведений искус-

ства. Почувствовав надвигающуюся угрозу, второй сын Эдмунда, Морис, спрятал рукописи в сейфе одного из парижских банков. Но 21 января 1941 года нацисты вскрыли банковский сейф и вывезли сокровища. Затем они отправились в поместье Ротшильдов, где продолжили грабеж. Среди взятых рукописей была и иллюстрированная Агада Джеймса Ротшильда.

Вместе с сотнями тысяч книг и произведений искусства сокровища Ротшильда были отправлены в Берлин, но позже немцы эвакуировали огромное количество этих рукописей и шедевров из города, спасая их от воздушных налетов союзников. Американские, британские и советские войска нашли в конце войны множество спрятанных немцами музейных и коллекционных ценностей, и, по большей части, вернули их владельцам.

Только Советский Союз продолжал удерживать у себя «военные трофеи» вплоть до своего распада. Лишь в 1990-х годах предметы коллекции Ротшильдов вернулись из Москвы и Минска; знаменитой Агады среди возвращенных предметов не было.

Но Агада не пропала — она лишь существовала в течение нескольких десятилетий под другим именем, и специалисты называли ее «Агадой Мерфи», по имени американского профессора доктора Фреда Тоусли Мерфи, в чьей коллекции она находилась с окончания войны. Профессор завещал рукопись Йельскому Университету. На последней странице Агады было написано имя: Уильям В. Блэк. Это имя американского солдата, воевавшего во Второй мировой войне, по-видимому, объясняет, каким образом попала Агада Ротшильда — а это была именно она — в США.

К тому времени, когда исследователь из Принстона идентифицировал Агаду Мерфи как один из предметов коллекции Ротшильдов, Джеймс Ротшильд умер, и Агада была возвращена его вдове, баронессе Дороти. Лишь после смерти баронессы, в 1988-м году, по ее завещанию, знаменитая Агада наконец вернулась туда, где ей всегда было место: в Иерусалим. Она с большой помпой

прибыла в Национальную библиотеку— но почему-то без трех листов с иллюстрациями.

В 2007 году, на одном из аукционов во Франции были проданы два листа из неизвестной Агады. В следующем году торговец антиквариатом, который купил их, отправил их на экспертизу в Иерусалим, где они были идентифицированы экспертом по иллюстрированным еврейским рукописям как две из трех пропавших страниц «Агады Ротшильда». Вскоре Национальная библиотека их приобрела, вернула на свои места, отсканировала всю книгу и выложила ее в открытый доступ. По каким аукционам и коллекциям путешествует еще одна страница — неизвестно до сегодняшнего дня.

### Первые печатные

Первая печатная версия Агады, по-видимому, впервые увидела свет в испанском городе Гвадалахаре в 1482 году, на заре книгопечатания и всего за десять лет до изгнания евреев из Испании. Однако в этой дате у ученых нет полной уверенности, так как в самом тексте нет указания ни на место, ни на дату издания. Эта Агада на данный момент существует лишь в одном экземпляре, который хранится в Национальной Библиотеке Израиля.

Первая печатная Агада с иллюстрациями, которая дошла до нас целиком, была изготовлена в Праге в 1526 году. Прага была первым городом к северу от Альп, где печатались еврейские книги. Один из первых печатников в Праге Гершом бен Шломо Коэн вместе со своим братом Гронемом (Иеронимом) создал Агаду, на которую книгопечатники равнялись в последующие столетия.

Пражская Агада богато украшена шестьюдесятью гравюрами, первые слова новых разделов богато украшены, многие страницы заключены в искусно вырисованные рамки. Пражская Агада продолжила традицию иллюстраций, начатую в рукописях Агады, и в некотором смысле установила правила для иллюстраций всех последующих печатных Агадот. Иллюстрации здесь

Субботний выпуск портала www.toldot.ru



старинная Пасхальная Агада может расска-

зать нам свою собственную, личную, историю. Но главная история — одна на всех: история любви Вс-вышнего к еврейскому народу, история, чья последняя глава пока еще не написана, и начнется она с последних слов каждой Пасхальной Агады:

«В следующем году в Иерусалиме»!

### КАКИЕ ЛЕКАРСТВА РАЗРЕШЕНЫ В ПРАЗДНИК ПЕСАХ?

### РАВ ЯКОВ ШУБ

Вопрос об использовании лекарственных препаратов в Песах является довольно сложным. С одной стороны, запрет держать в своем владении и, тем более, употреблять хамец (квасное) — очень строгий, а в состав некоторых лекарств входит хамец. С другой стороны, больной, которому необходимы лекарственные препараты, НИ В КОЕМ СЛУЧАЕ НЕ ДОЛЖЕН САМОСТОЯ-

ТЕЛЬНО «УСТРОЖАТЬ» ЗАКОН И ОТКАЗЫ-ВАТЬСЯ ОТ ИХ ПРИЕМА, не проконсультировавшись с лечащим врачом и раввином.

Для удобства читателей внизу представляем ссылку на скачивание списка лекарств, признанных кошерными на Песах комитетом кашрута БаДаЦ Эйда Харедит (ссылка обновляется ежегодно согласно указаниям БаДаЦа).

### TOLDOT.COM/PDF/LIST\_OF\_KOSHER\_MEDICINES\_2022.PDF

Несколько общих рекомендаций по использованию лекарственных препаратов в Песах:

Следующие лекарственные препараты и процедуры разрешены в Песах и не нуждаются в проверке:

- свечи
- уколы
- глазные и ушные капли
- мази для кожи
- ингаляции
- «наклейки» на кожу
- всевозможные виды йода

Разумеется, больному, жизни которого угрожает опасность (холе шэ-еш бо сакана), разрешено пользоваться любыми видами лекарств без ограничения.

Если какие-то лекарства не указаны в списке (см. ниже), это вовсе не означает, что они содержат хамец. В большинстве случаев просто не было получено достаточной информации об их составе.

Поэтому, если есть необходимость принимать лекарства, которых нет в списке,

следует проконсультироваться с раввином. В большинстве случаев больному, жизни которого не угрожает опасность (холе шеэйн бо сакана), будет разрешено их принимать, в особенности, если это таблетки.

Следует обратить внимание, что в списке приводятся те названия лекарств, которые приняты в Эрец-Исраэль. За пределами Эрец-Исраэль лекарства могут иметь другие названия, а иногда и другой состав. Поэтому надо проконсультироваться у местного раввина. Однако те лекарства, которые приведены в списке и производятся за границей, прошли полную проверку комитета кашрута БаДаЦ.

Следует обратить внимание: лекарства прошли проверку и рекомендуются к употреблению именно в том виде, как указано в списке (таблетки, капсулы, сиропы и т.п.).

Для удобства читателей отметим отдельно проверенные виды жаропонижающих сиропов для детей:

ACAMOLI FORTE TUTTI-FRUTTI FLAVOUR SYRUP, 250MG (вкус тутти-фрутти)

ACAMOLI FRUIT FLAVOR SYRUP 125MG. (фруктовый вкус)

Сиропы, жевательные и сосательные таблетки, которые пригодны в пищу и содержат хамец, если нет необходимости (по решению врача и раввина) принимать их в Песах, следует, вместе с прочим квасным, продать нееврею.

Жидкости для полоскания рта, если они не пригодны в пищу, разрешено использовать при условии, что их стараются не глотать (респонс Кнэ Босэм 1:25).

### ПРОДАЖА ХАМЕЦА

Тот, кто владеет большим количеством квасного и не хочет уничтожать его перед Песах, поскольку понес бы в таком случае значительные убытки, может продать его нееврею.

Тот, кто владеет большим количеством хамеца (квасного) и не хочет уничтожать его перед праздником Песах, поскольку понес бы в таком случае значительные убытки, может продать его нееврею, составив соответствующий документ о продаже, и оставить хамец в доме. В таком случае он не нарушает заповеди «да не будет видно» и «да не будет находиться», поскольку находящийся в его владении хамец принадлежит нееврею.

Однако он должен собрать весь этот хамец в строго определенном хранилище и передать это хранилище нееврею с тем, чтобы оно принадлежало ему до тех пор, пока он не заберет приобретенный им хамец после завершения Песаха. Это должно быть укромное и четко определенное место, чтобы никто из домочадцев не мог по ошибке войти туда и забрать часть хамеца.

Договор о продаже хамеца должен включать следующие условия:

- 1. Продавец уступает покупателю весь свой хамец по установленной цене;
- 2. Продавец получает определенный задаток (денежный или иной) и с этого момента хамец становится собственностью покупателя;
- 3. Покупатель обязуется прийти к продавцу на исходе Песаха, заплатить остаток оговоренной суммы и вступить во владение хамецем;
- 4. Стороны соглашаются, что если покупатель не выполнит предыдущее условие, то есть не придет к покупателю на исхо-



де Песаха и не заплатит остаток полной цены, хамец в определенный час вновь переходит в собственность продавца.

Запрещается аннулировать заключенную сделку изначально.

Тот, кто совершает такую продажу, не нарушает заповеди Торы, так как его бывший хамец в течение всего праздника находится во владении нееврея.

Хотя, в принципе, совершенно ясно, что нееврей не выполнит третий пункт договора, то есть не явится на исходе праздника, не заплатит остаток оговоренной суммы и не заберет хамец, продавец должен в момент продажи искренне рассматривать его как окончательную, реальную и необратимую сделку.

Ведь все купли-продажи завершаются не иначе, как в сознании человека, и приобретенные предметы переходят из собственности одного человека в собственность другого после того, как они мысленно одобряют эту перемену. Другими словами, человек перестает быть владельцем проданной вещи лишь после того, как решает для себя, что с этого момента она принадлежит другому. Если же сделка сопровождалась реальным действием — вручени-

В случае, если продажа хамеца нееврею совершается с выполнением всех этих условий, Тора рассматривает ее как полностью совершившуюся, и продавец-еврей, в доме которого находится этот хамец в Песах, не нарушает заповеди. Поэтому если, например, проданные виды хамеца подорожают и покупатель-нееврей придет в указанный срок для того, чтобы завершить сделку, еврей должен выполнить все ее условия, если же он воспротивится этому — покупатель имеет право отнять купленный хамец по закону Торы.

Продажу хамеца нееврею можно осуществить при посредстве специально назначенного представителя. В наше время присвой ОТЯН продавать весь хамец бейт-дина (еврейского представителю суда) — каждый, имеющий хамец для продажи, является в бейт-дин и передает ему права на хамец и на место, в котором он собран, с тем, чтобы бейт-дин продал хамец всей общины нееврею на условиях, которые сам установит. Такая сделка является абсолютно законной согласно законам Торы о купле-продаже.

Уничтожению или продаже подлежит только видимый глазу хамец. Хамец, впитанный посудой, не продается. Посуду, стенки которой содержат хамец, достаточно тщательно вымыть и сложить в специально отведенном месте до конца праздника.

В некоторых общинах принято рассматривать вопрос о хамецной посуде более строго и также продавать ее нееврею. В таком случае продают не саму посуду, а только хамец, который содержат ее стенки — дабы избежать необходимости окунать посуду в микву после праздника, как приобретенную у нееврея.

Продажу хамеца нееврею можно совершить до тех пор, пока этим хамецем разрешено пользоваться еврею, то есть до конца пятого солнечного часа 14-го Нисана. Тот, кто пропустил этот час, уже не может продать свой хамец, поскольку он больше ему не принадлежит. Более того, если он и попытается осуществить такую сделку после конца пятого солнечного часа, она не будет иметь силу. В таком случае он должен уничтожить весь свой хамец, даже если это приведет к большим убыткам — нет никакого другого способа предотвратить нарушение заповедей.

### ПРОДАЖА ХАМЦА 2022. КАК И КОМУ ПРОДАВАТЬ ХАМЕЦ?

### РАВ ЯКОВ ШУБ

Давайте вкратце разберем, как поступать, с оставшимся хамцом:

- 1. Если у вас осталось лишь небольшое количество хамца, следует доесть его или уничтожить.
- 2. Если у вас осталось много хамца и его уничтожение приведет к значительным финансовым потерям, или он находится в месте, куда вы в данный момент не можете попасть (например, за границей), в таком случае необходимо продать хамец нееврею.
- Однако поскольку законы продажи хамца довольно непросты, то принято, что продажей хамца занимается местный раввин. Поэтому необходимо обратиться к раввину, который находится в вашей местности и уполномочить его продать остатки Вашего хамца.
- 3. В крайнем случае, если ни один из вышеупомянутых вариантов невозможен, сложите весь хамец, который Вы собираетесь продавать в отдельное место (шкаф, отдельную полку, комнату), за-

кройте и подпишите «продано нееврею», чтобы случайно не начать пользоваться им в Песах.

Те, кто затрудняется продать хамец по месту жительства могут сделать это через наш сайт. Для этого необходимо заполнить соответствующую форму.

Внимание! В 2022 Песах начинается вместе с наступлением Шаббата — перед заходом солнца 15 апреля (в пятницу вечером).

Форму продажи необходимо отправить НЕ ПОЗДНЕЕ, чем 21:00 (по Иерусалимскому времени) в четверг 14 апреля 2022 года.

Для желающих можно также произвести продажу хамца через сайт Главного раввината Израиля. Для этого перейдите по данной ссылке и заполните соответствующую форму продажи хамца.

Песах кашер ве-самеах! Кашерного и радостного Песаха!







ФОРМА ПРОДАЖИ ХАМЦА ЧЕРЕЗ САЙТ ГЛАВНОГО РАВВИНАТА ИЗРАИЛЯ

### ДВА ВОПРОСА ПРО ХОМЕЦ

### РАВ ЭЛИЭЗЕР ВОЛЬФ

### В: Действует ли правило аннулирования одной шестидесятой относительно хомеца в Песах?

O: Это правило не действует в Песах по двум причинам:

Нечто, запрещенное в данный момент, но становящееся разрешенным позднее, запрещено даже в незначительных количествах. Поскольку хомец запрещен только в течение Песаха, но разрешен в остальное время, в Песах хомец запрещен даже в самом мизерном количестве.

То, что законы относительно хомеца в Песах значительно строже, чем законы относительно некашерной еды, объясняется

желанием предотвратить непреднамеренное нарушение. Поскольку мы привыкли есть хомец в течение года, мы можем чисто случайно съесть его в Песах. С гораздо меньшей вероятностью мы можем съесть некашерную еду, поскольку она запрещена всегда.

### В: Магазин, принадлежащий еврею, не продал свой хомец на время Песаха. Каков закон в этом случае?

О: После Песаха нам запрещено покупать хомец в этом магазине до тех пор, пока непроданный хомец не будет заменен на новый.



### ЧЕТЫРЕ ПАСХАЛЬНЫХ СЮЖЕТА

### РАВ РЕУВЕН ПЯТИГОРСКИЙ

Первый. Когда молодой раби Йосеф Дов Соловейчик только приступил к своим обязанностям раввина, как-то перед Песахом зашел к нему с вопросом один из жителей города: еврей на Седер обязан выпить четыре бокала вина, можно ли заменить их четырьмя стаканами молока? Рав спросил: «Тебе нельзя пить вино?» — «Слава Б-гу, — ответил тот, — мое здоровье в порядке». Моментально раввин позвал жену и попросил дать посетителю двадцать пять рублей. Посетитель запротестовал: не за цдакой я пришел, а узнать мнение Торы. На что рав ответил: «Да поможет Всевышний в твоих начинаниях!»

Когда бедняк ушел, жена спросила: «Разве нельзя было вместо двадцати пяти дать ему три-четыре рубля, на которые можно купить и вина и хрустальные бокалы?» — «Ты права, — ответил рав, — но из его вопроса я понял, что ему не хватает не только вина, но и всего остального. Если бы он мог купить мяса, как положено на пасхальный ужин, то не пришел бы спрашивать о молоке (поскольку молочное нельзя есть вместе с мясным). Ему, скромному человеку, трудно просить о помощи, но видно, живет он в большой нужде».

Второй сюжет. Спросил своего гостя за пасхальным столом раби Шломо Залман из Вильны (отец Виленского Гаона), почему тот не облокачивается на подушки, как положено делать во время Седера. «Я не могу сидеть развалясь в доме великого ученого, — ответил гость. — Перед кем я сижу? Перед ангелом Г-спода!»

Расстроился раби Шломо Залман. Разве можно так говорить? Человек, в адрес которого произносят такие слова, может наполниться самомнением — а это большой грех. На утро снял с полки несколько мудрых книг и прочитал там отрывки, касающиеся того, кому надо лечиться от гордыни. А потом вдруг рассмеялся и сказал

своим домашним: «Кажется, я увлекся. Если сравнить, что я знаю в Торе, с тем, чего не знаю, то окажется, что я не знаю ничего. Так что до ангела мне далеко, и эта лесть меня не касается»...

Третья история. Основатель еврейского этического движения Мусар, раби Исраэль Салантер, уже садился за пасхальный стол, как вдруг ему сообщили, что власти посадили в тюрьму одного еврея. Сразу же побежал рав спасать заключенного, используя свои связи, знакомства и силу убеждения. Более пяти часов занимался он этим делом — и в конце концов добился освобождения. Вернулся домой поздно и сразу приступил к Седеру. Его спросили, как он боролся с чувством голода все это время, ведь обычно в субботу вечером он без промедления садится за стол, объявляя, что не в силах долго ждать, — а тут не ел с раннего утра... Рав ответил: «По субботам я тороплюсь сесть за стол, чтобы поддержать хозяйку дома, отдавшую много сил стоянию у плиты и ждущую меня в доме, поскольку у женщин нет обязанности читать вечернюю молитву. Но сегодня совсем другое дело: еврей оказался в опасности, и ВСЕ обязаны помочь ему — даже путем личных страданий. Я бегал по городу голодный, а жена ждала у накрытого стола и страдала оттого, что все начнется позже обычного».

Еще один рассказ — о богобоязненном еврее-корчмаре, у которого не было детей, по имени реб Рефаэль Довжанский. (В те годы евреям разрешали только один вид заработка — владеть корчмой.) Так вот, обычно перед Песахом он продавал соседу-нееврею свои бочки с крепкими напитками, которые, как известно, гонят из пшеницы. (Все изделия из пшеницы, кроме мацы, запрещены евреям на Песах и не могут находиться в их владении.) После Песаха он их выкупал, — и так они поступали

каждый год. Но на этот раз подвернулся в их местечке один монах-иезуит, лютый антисемит, подбивший соседей не совершать с корчмарем сделок по покупке «хомеца». Настало последнее утро перед Песахом и вдруг оказалось, что продать «хомец» некому! Что сделал реб Шмуэль? Пошел открывать краны в бочках, чтобы напитки вылились на землю. Его жена — в крик: мы же разоримся! Обратился корчмарь к местному раввину. Тот постановил, что можно обойтись без крутых мер, поскольку иначе семью ждет голодная смерть. Трудно было честному еврею нарушать запрет Торы, но и к решению рава он тоже отнесся с уважением. Ничего на землю не вылил, а распахнул двери корчмы и объявил селянам, что уезжает на неделю и все, что находится в заведении, они могут взять себе.

Через неделю вернулся и, еще не доходя до корчмы, спросил одного из жителей: ну что, Анжей, крепко погуляли на еврейскую Пасху? Тот ответил: куда там, объявились какие-то две черные собаки, встали в дверях и всю неделю никому не давали войти. Подошел владелец корчмы поближе и правда, стоят два огромных пса, шерсть дыбом, в глазах огонь, кому принадлежат — никто не знает. Как только увидели они его, сразу оставили свой пост и убежали.

Все же не мог удовлетвориться еврей таким чудом. Что ни говорите, а простоял запрещенный «хомец» у него весь Песах. Пошел и открыл краны. Вылилась водка на землю... Услышала об этом жена и побежала к тому же раввину: не было у нас детей, а теперь мы и сами пропали! Сказал на это раввин: не плачь, за святой поступок твоего мужа вы еще удостоитесь рождения сына, который совершит много полезного в мире...

Через год родился у них сын. Когда вырос, все его называли Святым раби Абрамеле из Ченстохова (его сын основал движение Стрыковских хасидов). О нем сказал Рав из Коцка: «Кого можно ему уподобить, если весь он — святая Topa!»



ПАСХАЛЬНАЯ АГАДА В ПЕРЕВОДЕ НА РУССКИЙ



кимха деписха

