СУББОТНИЙ ВЫПУСК МАТЕРИАЛОВ ПОРТАЛА | WWW.TOLDOT.RU

## ФОНД НАСЛЕДИЯ

РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА



Глава рассказывает о событиях в семье Яакова после того, как он вернулся на родину: «И поселился Яаков в земле Кнаан...» (Берешит, 37:1).

Глава описывает отношения между Яаковом и сыновьями и между самими сыновьями Яакова. Именно эта глава содержит знаменитые сны Иосефа, которые он пересказывает отцу и братьям, и историю продажи Иосефа в рабство в Египет братьями, которые были возмущены поведением Иосефа и содержанием его снов.

В средней части глава повествует о Иеуде, четвертом сыне Яакова, и о его невестке Тамар, родившей ребенка, дальним потомком которого станет царь Давид. Затем глава возвращается к Иосефу и его службе в доме египетского вельможи Потифара. И снова — широко известный эпизод любовных домогательств жены Поти-

Недельная глава Ваешев 8-9 Декабря

|               | Зажигание свечей | Окончание субботы |
|---------------|------------------|-------------------|
| Иерусалим     | 3:59             | 5 <b>:</b> 15     |
| Хайфа         | <b>4:</b> 03     | 5:14              |
| Москва        | 3:39             | 5:04              |
| Ст. Петербург | 3:38             | 5 <b>:</b> 16     |
| Одесса        | 3:52             | 5:01              |
| Киев          | 3:36             | <b>4:</b> 51      |
| Рига          | 3:25             | 4:54              |
| Берлин        | 3:34             | 4:53              |
| Сидней        | 7 <b>:</b> 38    | 8:41              |
| Нью Йорк      | <b>4:</b> 10     | 5:14              |
| Атланта       | 5:10             | 6:10              |
| Бостон        | 3:53             | 4:59              |
| Торонто       | <b>4:</b> 22     | 5:29              |
| Лондон        | 3:36             | 4:50              |

фара, увлекшейся Иосефом. Иосеф отвергает ее и попадает в тюрьму. В тюрьме Иосеф находится вместе с двумя заключенными царедворцами фараона: начальником виночерпиев и начальником пекарей. Они пересказывают Иосефу свои сны, и Иосеф истолковывает их. Через три дня сны сбываются в точном соответствии с толкованием Иосефа.

#### ВЕБИНАРЫ ZOOM

#### среда, 6 декабря

6:00 РМ Рав Барух Рабинов: Законы Ханукальных свечей

7:00 РМ Рав Мендель Агранович: За чудеса! Аль а-нисим!

7:00 РМ Чтение Теилим с равом Бенционом Зильбером. Присоединяйтесь!

8:00 РМ Р. Шимон Грилюс: Распространение вести о чуде.

9:00 РМ Р. Даниэль Нафтоли Суровцев: Ханука — всё про заповедь зажигания свечей 10:00 РМ Мирьям Злотник: О границах и пограничных ситуациях.

#### четверг, 7 декабря

6:00 РМ Р-т Фрима Гурфинкель: Знаки и знамения пророка. Рамбам. Основы Торы

7:00 РМ Р. Мордехай Лифшиц: Антиеврейское законодательство и Ханука

7:00 РМ Чтение Теилим с равом Бенционом Зильбером. Присоединяйтесь!

8:00 РМ Рав Бенцион Зильбер: Глава Вайешев. Чудеса Хануки

9:00 РМ Гитит Шройтман: Женщина в ТаНаХе

#### пятница, 8 декабря

11:00 АМ Рав Бенцион Зильбер: Законы зажигания Ханукии перед и после Субботы 11:00 АМ Чтение Теилим с равом Бенционом Зильбером. Присоединяйтесь!



#### НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ВАЕШЕВ

#### ТАЛАНТЛИВЫЙ И БЕЗУПРЕЧНО ЧЕСТНЫЙ РАБОТНИК

РАВ ИЦХАК ЗИЛЬБЕР



Недельная глава «Ваешев» («И поселился») рассказывает о событиях, происшедших после возвращения Яакова к «отцу своему, в Мамре Кирьят-а-Арба, он же Хеврон, где жительствовал Авраћам и Ицхак» (35:27), о том, как Йосеф, сын нашего праотца Яакова, был продан в рабство в Египет, и о том, что происходило с ним в Египте.

Йосефа купил Потифар, один из приближенных фараона.

«И был Б-г с Йосефом, и был он человеком, [в делах] успешным, и был он в доме своего хозяина-египтянина. И увидел хозяин его, что Б-г с ним, и всему, что он делает, Б-г дает преуспеть в его руке. И обрел Йосеф милость в его глазах и служил ему. И он назначил его над своим домом, и все, [что] есть у него, передал ему в руки. И было: с тех пор, как он назначил Йосефа над своим домом и надо всем, что у него есть, благословил Б-г дом египтянина ради Йосефа. И было благословение Б-га на всем, что у него есть, в доме и в поле. И оставил он все, что у него, в руках Йосефа, и не знал он при нем ничего, кроме хлеба, что ест. И был Йосеф красив станом и красив видом. И было после этих событий — подняла жена хозяина свои глаза на Йосефа и сказала: Ложись со мной! И отказал он, и сказал жене хозяина: Ведь мой господин не знает при мне [ничего], что в доме, и все, что есть у него, он передал мне в руки. Нет [никого], кто больше меня в этом доме, и не удержал от меня ничего, кроме тебя, потому что ты его жена. И как же я сделаю такое великое зло и согрешу пред Б-гом! И было: когда она говорила Йосефу каждый день, а он не слушал ее — лечь рядом с ней, быть с ней» (39:2—10).

Интересны предания и комментарии на этот эпизод, записанные в Мидраше.

Талантливый и безупречно честный работник, Йосеф пользовался полным доверием хозяина. Жена же Потифара влюбилась в Йосефа и целый год добивалась его внимания. Стараясь ему понравиться, она то и дело меняла наряды и искала всякий предлог, чтобы заговорить с ним. Но Йосеф не поднимал на нее глаз. Тогда жена Потифара приказала шить для Йосефа рубашки со специальным железным крючком, чтобы нельзя было опустить голову. Вот моет Йосеф посуду, расставляет столы, стелет постель и т.д., а она ему говорит: Смотри же, не послушаешь меня — не так еще придется работать, совсем замучаю. — А Йосеф отвечает: Б-г творит суд ради угнетенных. — Вот велю посадить тебя в тюрьму, будешь там голодать. — Йосеф отвечает: Б-г дает хлеб голодным. — Так и помрешь, пропадешь в тюрьме. — А он отвечает: Б-г снимает оковы с заключенных. — Попрошу мужа, и пошлют тебя на такие работы, что вовек не разогнешься. — Он отвечает: Б-г выпрямляет согбенных. — Света не взвидишь, зрение потеряешь! — Б-г открывает глаза слепым. — Так тебя оговорю, что все тебя возненавидят. — Б-г любит праведных.

Говорит Йосеф жене Потифара: Как я согрешу перед хозяином?! — А я его убью (отравлю как-нибудь)! — Мало того, что я окажусь развратником, я еще буду числиться среди убийц! Есть ведь у тебя муж, что за разница — от белой или от черной козы молоко! Я боюсь Б-га! — А она ему отвечает: Б-га нет! — Йосеф начинает ей объяснять, что немыслимо представить себе мир без Руководителя и Господина. Она же приводит его в спальню, где на стене висят идолы, и закрывает их тканью. Но Йосеф говорит: Б-г всевидящ. Тогда она предлагает Йосефу тысячу монет, но он опять отказывается.

И вот жена Потифара дождалась дня разлива Нила, когда в Египте проводятся большие празднества. Все домашние ушли на торжества, а она притворилась больной, чтобы в отсутствие людей заставить наконец Йосефа подчиниться.

«И было в один из дней [в особый день], и вошел он в дом делать свое дело, и никого из домашних людей не было там, в доме. И она схватила его за одежду, говоря: Ложись со мной! И он оставил одежду свою в ее руке и убежал на улицу» (39:11—12).

Она же созвала потом домашних, обвинила Йосефа в попытке изнасилования, и хозяин посадил его в тюрьму, где держали узников царя.

И сбылось с Йосефом сказанное: «Мучили кандалами ноги его, железо вошло в тело его» (Тhилим, 105).

«И был Б-г с Йосефом... и дал ему милость в глазах начальника тюрьмы. И передал начальник тюрьмы в руки Йосефа всех узников, которые в тюрьме; и всего, что делают там, он был распорядителем» (39:21—22).

Йосеф пробыл в темнице 12 лет.

Раби Хаим Шмулевич спрашивает: почему Йосеф оставил одежду в руках жены Потифара, ведь это послужило «веществендоказательством» его вины? ным отвечает: если человеку выпадает в жизни испытание, Б-г всегда дает силы выдержать его. Но человек не должен затягивать испытание. И Йосеф рассуждал так: Я уже целый год в тяжелой борьбе, замучен, еле держусь. Зачем испытывать себя лишнюю минуту? Он был молод и силен и мог бы вырвать одежду из рук жены Потифара. Но он не хотел и мига лишнего пробыть в искушении и убежал, оставив у нее в руках свою одежду. И за это Б-г его наградил: выйдя из тюрьмы, Йосеф сразу стал второй после фараона фигурой в Египте (об этом мы узнаем в следующей главе). Сказано в Мидраше: «Говорит Рабан Шимон бен Гамлиэль: Йосеф получил свое, положенное ему. Из уст, не давших запретного поцелуя, исходят приказы, обеспечивающие народ Египта хлебом, тело, которое не коснулось недозволенной женщины, облачено в специальную одежду из льна, какую носила высшая египетская знать; шея, которая не склонилась для греха, украшена золотым ожерельем; на руку, не дотронувшуюся греховно до женщины, фараон надел перстень (печать, знак власти. — И.З.) со своей руки. Ноги, не шагнувшие к греху, отдыхают в царской карете. Голову, отвратившуюся от искусительных мыслей, Б-г одарил мудростью». И еще один мидраш приводит р. Шмулевич. Трактуя стих псалма «Море увидело и побежало» (Тhилим, 114:3), мидраш объясняет: «За то, что Йосеф убежал [от



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

жены Потифара], море расступилось перед еврейским народом». Б-г часто делает в жизни так, что хороший человек, выдержав серьезное испытание, получает большую награду. Кстати, я видел в жизни не один раз, как после испытания, которое человек

с честью выдержал, к нему приходил боль-

шой успех. Заканчивая эту тему, я хочу обратить внимание читателей на то, что Йосефу в период этого испытания было всего семнадцать лет и он был совершенно одинок; у него не было ни друга, ни близкого человека — ему не с кем было посоветоваться и не с кем поделиться.

#### УЛЫБКА ВСЕВЫШНЕГО

#### РАВ БЕНЦИОН ЗИЛЬБЕР



Через несколько дней у нас начнется праздник Ханука. Как вам, конечно, известно, он посвящен победе евреев в восстании против греко-сирийских завоевателей, которые принуждали евреев изменить своей вере. Мы празднуем Хануку 25 кислева, в день, когда, изгнав захватчиков из Иерусалима и очистив оскверненный ими Храм, евреи освятили его и после долгого перерыва зажгли в Храме огни меноры, храмового семисвечника.

В этот день, по преданию, они обнаружили единственный сосуд с ритуально чистым оливковым маслом для меноры. Количество масла в таком сосуде рассчитано на один день. Для приготовления нового масла требуется восемь дней. Но найденное масло горело не один, а восемь дней, пока не появилось новое. В память об этих чудесах Хануки мы в течение восьми дней — с 25 кислева по 2 тевета — в соот-

ветствии с определенными правилами зажигаем ханукальные свечи. Мой учитель и наставник рав Хаим Шмулевич, благословенна память праведника, давая урок на эту тему, начал с вопроса: как можно сравнивать значение духовного спасения всего еврейского народа (которое принесла евреям чудесная, не объяснимая с практической точки зрения победа в войне) и возможность на восемь дней ускорить выполнение заповеди зажигания храмового светильника (которую дало чудо с маслом)? Тем более, что, в сущности, это не сама возможность выполнить заповедь — по многим мнениям, ее можно было выполнить и без этого: или использовать ритуально нечистое масло, что допустимо, или, скажем, экономя масло, поставить очень маленькие фитили... Это — возможность выполнить заповедь красиво. Разве это сравнимые по масштабу вещи? Мы, однако, зажигаем свечи в память и о том, и о другом, и, пожалуй, даже с акцентом на масло. Почему?

Представим себе простую житейскую ситуацию. Отец приносит из магазина хлеб, молоко, масло и кормит сына. Как сын это воспринимает? Как естественную вещь. Если он еще совсем ребенок, то он ей и значения не придает. Но вот отец приносит и вручает сыну конфету. Что сын чувствует? Что его очень любят.

Так и здесь, говорил рав Шмулевич. Возможность выполнить заповедь безупречно, во всей полноте, которую в форме чуда дал нам Всевышний, –это проявление любви Всевышнего к нам, Его «улыбка с Небес».

Рав Шмулевич в своей беседе приводил еще один пример такой Бжественной «ласки», любовной внимательности Б-га, в эпизоде схватки Давида и филистимлянина Гольята (Голиафа). Как вы, наверно, знаете, юный Давид поразил опытного могучего филистимского воина камнем из пращи. Камень попал Гольяту в лоб, и он упал на землю. Но не навзничь, как можно было ожидать, а ничком. Почему? Гольят был ростом в шесть локтей с пядью. Если бы он упал навзничь, Давиду пришлось бы пройти тринадцать локтей (два роста Гольята), чтобы добить его и отсечь ему голову. Всевышний сделал так, что Гольят упал головой к ногам Давида.

В жизни моего отца и учителя рава Ицхака Зильбера, благословенна память праведника, было немало тяжелых моментов. Самым тягостным он считал даже не тюрьму, а необходимость бежать из Казани, где мы долго жили, покинуть семью, скрываться, а потом как-то забрать к себе и жену с детьми. На собрании педагогов школы, где отец работал учителем, его осудили за религиозность, постановили уволить с работы и ходатайствовать о том, чтобы его и жену лишили родительских прав и отправили детей (т.е. сестру и меня) в детдом, где дети получат «правильное, здоровое воспитание». Отец уходил с собрания в ужасе: что будет с детьми? И тут к нему подошел учитель физики Ахманов, чуваш, который сам же и писал на отца доносы, и пошел его провожать. Он просил прощения, говорил, что у него два дома в Чувашии и отец может, если хочет, поселиться в любом из них. Успокаивал отца: «Ты не падай духом. Близко время, когда десять человек из разных народов ухватятся за полу еврея и скажут: «Пойдем с вами, ибо мы слышали, что Б-г с вами» (это слова из Книги пророков). Так Б-г «улыбнулся», бросил светлый луч моему отцу.

Чем Давид заслужил такую нежность со стороны Небес? Он вышел на бой с Гольятом, потому что не мог стерпеть оскорблений и брани, которыми Гольят поносил Израиль и его Б-га. И Б-г помог Давиду победить в бою и проявил Свою любовь к нему в такой нежной «предупредительности».

Чем евреи заслужили помощь Свыше в борьбе с сирийскими завоевателями (Всевышний, как мы в дни Хануки говорим во вставке в молитву, «отдал сильных в руки слабых, и многих — в руки немногочисленных»)? Чем мы заслужили чудо с маслом?

Я слышал такие слова, сказанные от имени рава Иехезкеля Абрамского. Почему в Пурим евреи действовали «рубищем (букв.: мешковиной) и постом», т.е. раскаянием, а в Хануку — вышли с мечом? Потому что во времена Пурим нам угрожала физическая гибель, а во времена Хануки — духовная. Между нами и Всевышним существует союз. Всевышний в этом союзе обязался хранить еврейский народ, а евреи, в свою очередь, обязались хранить Тору. Вот они и предоставили Всевышнему в Пурим заботу об их физическом существовании, а в Хануку выступили с мечом на защиту Торы.

Всевышний поступает с человеком по принципу «мера за меру». Евреи не могли не видеть, что реальных шансов одержать верх над регулярными войсками Селевкидов у них нет. Но и другого выхода, кроме как выйти в бой, тоже нет. Вот они и сделали то, что считали необходимым сделать в своей преданности Б-гу. И Б-г ответил им такой же преданностью. И «нашел способ» особо проявить свою отношение к ним в чуде с маслом, дав нам возможность вы-





полнить мицву наилучшим образом. Восемь дней горения светильника — это знак любви.

Тема эта связана не только с приближающимся праздником, но и непосредственно с нашей главой. В прошлом году, говоря о главе «Ваешев», мы отмечали, что Тора почему-то считает нужным сообщить нам, что арабские купцы, которым братья Иосефа продали его, везли на продажу в Египет благовония, а не нефть, как обычно. Тора

указывает нам, что Всевышний позаботился о том, чтобы Иосеф не страдал в дороге от неприятного запаха нефти. Что это меняло? До комфорта ли человеку, которого продали в рабство? Разве это как-то повлияло на судьбу Иосефа? На судьбу — нет, потому что для такого ее развития существовали свои причины, а вот на душевное состояние — да. В тяжелую для Иосефа минуту Всевышнийдал ему знать: «Я с тобой! Ты не покинут».

#### НАШ ПРАОТЕЦ АВРААМ

#### РАВ МОШЕ ПАНТЕЛЯТ

Близость к Творцу — категория, конечно, не физическая, она из области духовного. В духовном плане близость означает УПОДОБЛЕНИЕ. Мы говорим о двух людях, что они близки друг к другу, если один из них разделяет взгляды другого, если они любят одно и то же, ненавидят одинаково, — неважно, насколько они похожи физически или далеки друг от друга пространственно. Мы говорим о духовной близости, духовном родстве. Но как может уподобиться Бесконечному и Непостижимому маленький ограниченный человек?

Авраам был уверен, что Всевышний и здесь дает нам путеводную нить, — как с рассмотренным примером альтруизма. Пусть о бесконечном Творце мы ничего не знаем, но можно говорить о Его действиях, проявляющихся в нашем мире. Древние философы приводили такой пример: человек сидит в глубокой темной пещере, а у входа ее стоит другой человек, загораживающий свет. Тот, что сидит внутри, не видит того, что стоит у входа, он не знает кто это, но хорошо различает его действия, когда тот, допустим, поднимает руки или опускает их. Просто в пещеру проникает больше света или меньше. Что он может сказать о мире вне пещеры?

Еще один пример, на этот раз более современный: ребенок учится играть в компьютерную игру, правил которой он не зна-

ет, потому что папа, принеся дискет с игрой из магазина, не может перевести инструкцию с английского. Ребенок нажимает кнопки — сначала наугад, потом более целенаправленно — и смотрит, как реагирует на его действия программа. Для него программа — «черный ящик»; он дает сигналы «на вход» и получает реакцию «на выходе». Об устройстве программы он не имеет ни малейшего понятия и тем не менее быстро приобретает необходимые навыки; и уже через пару дней бойко объясняет правила игры своему приятелю.

Сознание пещерного жителя не может постигнуть всех мотиваций поступков того, кто стоит у входа, но по яркости света, проникающего в пещеру, по теням, играющим на стене его первобытного жилища, он пытается судить о том, что делается там, снаружи. Ум ребенка не омрачен знанием тайн программирования, однако, блуждая в лабиринтах компьютерной игры, он натыкается на препятствие и по характеру препятствия пытается получить представление о «высших» для него мирах.

И дикарь, и дитя технического века, — оба они прекрасно ориентируются в тех пространствах, в которых обитают — будь то пещера или экран компьютера. По сигналам «извне» они строят свои представления о «мире», который находится там, «снаружи». Так и мы при нашей ограниченности:

не имея понятия о Том, Кто наш Творец, мы способны воспринять Его влияние на нас, постигая тем самым качества, которые Он ПРОЯВЛЯЕТ в созданном Им мире. И этого нам достаточно!

Отныне ход мысли Авраама был направлен на изучение этих качеств и на то, каким образом уподобить им собственное поведение. Ведь в уподоблении и заключается наше приближение к Нему! Прервем на минуту ход рассуждений Авраама и зададимся таким вопросом: если единственный путь к бесконечному наслаждению лежит через уподобление Творцу, то почему Он не сделал Свои творения подобными Себе? Ведь тем самым Он обеспечил бы им высшее благо и достиг бы цели, ради которой создавался мир. Действительно, посмотрим на самих себя, на окружающих нас людей: как далеки мы от Всевышнего! Конечно, Тора говорит, что человек создан по образу Б-га, т.е. какой-то намек на подобие несомненно есть; но, согласитесь, уж слишком этот намек далек от Оригинала. Поставленный вопрос можно сформулировать жестче: если цель Творения — в максимальном благе, почему мир полон страданий? Почему в жизни человека так много боли, откуда в нем самом столько зла? В свое время европейская философия — когда она еще не разорвала своих отношений с теологией — вопрошала: почему от совершенного Творца происходит такой несовершенный мир? Та же проблема поднимается в Талмуде. Правда, талмудический текст, как и принято в еврейском традиционном учении, скрывает вопрос за аллегорией. Рассказывается, как обидели одного уродливого человека, намекнув ему, что он не очень красив; на что он ответил: «Все претензии — к тому гончару, что слепил такой горшок!» Тем самым Талмуд как бы вопрошает: неужели «Гончар нашего мира» непрофессионально справился со Своей задачей? Отсюда следует одно из двух: либо мир совершенен, а мы этого не замечаем; либо он создан несовершенным создателем, чего быть не может, а значит,

мир не создан — а возник и развивается сам по себе.

Ответ лежит на поверхности. Если бы Творец создал нас подобными Самому Себе — пусть не бесконечными, но во всем остальном совершенными, — Он не достиг бы Своей цели. (Кстати, такие создания у Него есть — это ангелы. Они поступают всегда именно так, как Он хочет, — для того и созданы.) Совершенство таит в себе одну опасность: не имеющее пороков создание, конечно же, может получить благо, но — даром, не заслужив его, не заработав; а дармовой, не заслуженный подарок вызывает не только удовольствие, связанное с обладанием им, но и неприятное ощущение собственной неполноценности. Ученые каббалисты назвали такой подарок «хлебом стыда». Бедняк, получающий пожертвование, прячет глаза. Об этом надо знать, когда раздаешь бедным деньги, — чтобы не ущемить их достоинства.

Сознание, что тебе вручают подачку, портит все удовольствие. Рассказывают об одном лондонском богаче, которому в одно пасмурное утро захотелось кого-нибудь облагодетельствовать. Долго он искал на покрытых смогом улицах самого несчастного бродягу, пока не нашел какого-то побирушку — грязного, опустившегося, оборванного. Богач привел его в свой роскошный дом, приказал вымыть в ванной самыми дорогими шампунями, его побрили, побрызгали одеколоном, облачили в белоснежное белье и фрачную пару. Потом накормили сытым завтраком, на десерт дали фрукты, сыр и вино, усадили в кресло перед пылающим камином, а рядом поставили поднос с бокалом горячего глинтвейна и коробкой источающих тонкий аромат сигар. Довольный богач долго ходил вокруг гостя, потирая руки и, наконец, спросил: «Ну как, ты доволен?» Стряхивая пепел в мраморную пепельницу, бродяга ответил: «В общем-то, да. Претензий у меня нет. Хороший завтрак и хорошая сигара». Хозяин, который ожидал море восторга и умиления, удивился: «И это все, что ты можешь сказать? Чего тебе не хватает для полного



счастья?» Гость посмотрел на хозяина и вздохнул: «Вот если б они были мои…»

Черта недовольства в нас не случайна. Для того чтобы насладиться близостью к Творцу, нам нужно хоть в какой-то мере быть подобными Ему. В нас это изначальное подобие образу Б-га существует уже от рождения, с ним мы приходим в этот мир.

Оно-то и проявляется в стыде, ощущаемом в момент получения незаслуженного подарка. Всевышнему не свойственно желание получать что-либо от кого-либо, — поэтому и мычувствуем свою неполноценность, получая что-то за чужой счет. Но раз так, возразят нам, то максимального блага нам не получить!

#### ПРИТЧИ МАГИДА ИЗ ДУБНО

«И сказал (Йеуда): «Что дать тебе в залог?» И ответила (Тамар): «Твою печать, твою верхнюю одежду (к которой были прикреплены нити цицит - прим.) и жезл, который в руке твоей...».

Следует заметить здесь, что из вопроса Йеуды следует, что он не нашел у себя ничего, что могло бы послужить залогом. А Тамар указала на его печать и одежду. Разве он не мог дать ей их сам, без ее просьбы? Разве он не знал, что они у него есть? Следует задать еще один вопрос: сказано потом: «И послал Йеуда козленка... и (посланник) не нашел ее, и вернулся к Йеуде и сказал: «Я не нашел ее». и сказал Йеуда: «Пусть берет себе, чтобы не были мы посмешищем. Ведь я послал этого козленка, но ты ее не нашел». Последнее предложение кажется ненужным повтором. Но это можно разъяснить словами мудрецов в Мидраше: «Печать и верхняя одежда - это талит, в который Йеуда укутывался и тфилин, которые одевал на голову». Теперь можно понять эти стихи Торы.

Когда человек дает в залог какую-либо вещь, как гарантию выплаты долга, он обычно дает вещь, которая стоит больше, чем сумма долга. Таким образом, заимодавец обеспечивает себе его возврат. Но может быть так, что заимодавец согласится взять в залог вещь, которая не стоит и половины суммы долга, но должник в ней очень нуждается, и не может без нее обойтись, как, например, ключи от лавки или печать. Заимодавцу эти вещи не нужны, но он берет их как залог, поскольку уверен, что должник захочет получить их назад. Разница между этими видами залогов в том, что если долж-

ник оставил в залог дорогую вещь, стоимостью больше суммы долга, и не выплатил долг, заимодавец от этого не проиграет, а наоборот, получит больше, чем дал. Но в случае залога второго вида, и должник и заимодавец потеряют, поскольку заимодавцу нечего делать с отданной в залог вещью, а должник лишится необходимого для него предмета.

Смысл этой притчи в том, что когда Тамар попросила залог, Йеуда подумал, что она хочет залог, который как минимум равен стоимости козленка, а такого предмета у него с собой не было. Поэтому он и спросил: «Что дать тебе в залог?» - у меня нет ничего равного стоимости козленка. Тогда Тамар попросила его печать и верхнюю одежду, а это, согласно Мидрашу, были его талит и тфилин. Она знала, что Йеуда очень дорожит этими предметами, и не захочет оставлять у нее надолго. Поэтому, когда Йеуда послал козленка, но посланник не нашел Тамар, он сказал: «Пусть берет себе, чтобы не были мы посмешищем» хотя для меня потеря этих предметов великая, все же я опасаюсь позора и насмешек, а потому пусть они останутся у нее (ведь я в ее глазах обманщик, так как не прислал плату. Хорошо, что хотя бы те вещи остались у нее, а она знает как они мне дороги. Это будет свидетельствовать в мою пользу, что непредвиденные остоятельства помешали мне выплатить долг - прим.). Кроме того, он переживал, что и Тамар осталась в убытке, не получив свою плату. Ведь ей от этих предметов не было никакой пользы. Поэтому и сказал: «Ведь я послал этого козленка, но ты ее не нашел».

## Недельная глава Ваешев

#### ЧТЕНИЕ ТОРЫ И АФТАРЫ

#### ВАЕШЕВ. СУББОТА ХАНУКИ

В эту субботу выносят два свитка Торы (если есть). По первому читают недельную главу для семи вызванных. Для мафтира, вызываемого к Торе последним, читают по второму свитку отрывок, который положено читать во второй день Хануки: «Ба-йом а-шени» (Бемидбар 7:18–23).

7 18. Во второй день доставил (жертву) Нетаниэль, сын Цуара, предводитель (колена) Иссахара. 19. Он доставил жертву свою: одно блюдо серебряное в сто тридцать (шекелей) весом, одна кропильница серебряная в семьдесят шекелей (весом) по шекелю Святилища; оба (сосуда) наполнены тонкой мукой, смешанной с елеем, для хлебного приношения; 20. Одна ложка из десяти (шекелей) золота, наполненная курением; 21. Один молодой бык, один овен, один агнец по первому году во всесожжение. 22. Один козел в очистительную жертву, 23. А в мирную жертву два быка, пять овнов, пять козлов, пять агнцев по первому году. Это жертва Нетаниэля, сына Цуара.

Афтару, соответственно, читают связанную не с недельной главой, а с Ханукой, а именно – отрывок из книги пророка Зехарьи (2:14–4:7). В этом отрывке, известном под названием первых слов «Рони ве-симхи», пророк, описывая свое видение, упоминает Храмовый семисвечник, Менору. Именно с Храмовым светильником, как известно, связано главное чудо Хануки – для него нашелся неиспорченный кувшинчик масла, которое горело восемь дней, хотя хватало его на один.

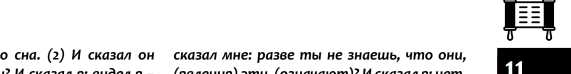
2 (14) Пой и веселись, дочь Цийона, ибо вот прихожу Я и обитать буду среди тебя, – слово Г-спода. (15) И присоединятся народы многие к Г-споду в день тот, и станут они для Меня народом Моим, и Я обитать буду среди тебя, и узнаешь, что Г-сподь Ц-ваот послал меня к тебе. (16) И

возьмет Г-сподь во владение Йеуду, удел Свой на святой земле, и снова изберет Йерушалаим. (17) Умолкни, всякая плоть, пред Господом, ибо пробудился Он в святом жилище Своем.

3 (1) И показал Он мне Йеошуу, священника великого, стоящего пред ангелом Г-сподним, и сатана, стоящего справа от него, чтобы обвинять его. (2) И сказал Г-сподь сатану: разгневается Г-сподь на тебя, сатан, разгневается на тебя Г-сподь, избравший Иерушалаим! Ведь он головня, спасенная из огня. (3) А Йеошуа был одет в испачканные одежды и стоял пред ангелом. (4) И отвечал он и сказал стоящим пред ним так: снимите с него испачканные одежды. И сказал он ему: смотри, я снял с тебя грех твой и (приказал) облечь тебя в одежды нарядные. (5) И сказал он: пусть возложат головной убор чистый на голову его. И возложили головной убор чистый на голову его, и облекли его в одежды. А ангел Г-сподень стоял. (6) И предупредил ангел Г-сподень Йеошуу, сказав: (7) Так сказал Г-сподь Ц-ваот: если путями Моими ходить будешь и если исполнять будешь службу Мою, а также судить будешь ты Дом Мой, а также стеречь дворы Мои, то и Я дам тебе ходить между стоящими этими. (8) Слушай, прошу, Йеошуа, священник великий, ты и друзья твои, сидящие пред тобой, – ведь люди (достойные) чуда они, – ибо вот Я привожу раба Моего, Цэмаха. (9) Ибо вот камень тот, который положил Я пред Йеошуей; на одном камне семь глаз; вот Я делаю резьбу на нем, – слово Г-спода Ц-ваота, – и сниму грех страны той в один день. (10) В день тот, - слово Г-спода Ц-ваота, – звать будет каждый ближнего своего под лозу виноградную и под смоковницу.

4 (1) И возвратился ангел, говоривший со мной, и пробудил меня, словно человека,





пробудившегося ото сна. (2) И сказал он мне: что видишь ты? И сказал я: видел я – вот светильник весь из золота, и головка (чашечка) на верху его, и семь лампад на нем, и по семь трубочек у лампад, что на верху его. (3) И две маслины над ним; одна справа от головки, а другая – слева от нее. (4) И отвечал я и сказал ангелу, говорившему со мной, так: что это, господин мой? (5) И отвечал ангел, говоривший со мной, и

сказал мне: разве ты не знаешь, что они, (явления) эти, (означают)? И сказал я: нет, господин мой. (6) И отвечал он и сказал мне так: это слово Г-сподне, сказанное к Зеруббавэлу: не могуществом и не силой – только духом Моим, – сказал Г-сподь Ц-ваот. (7) Кто ты, гора великая пред Зеруббавэлом? Равниной (станешь), и вынесет он главный камень (при) восклицаниях: "Прекрасен, прекрасен он!"

### ЕВРЕЙСКИЙ ЗАКОН

#### ЛЕЧЕНИЕ В ШАББАТ. НЕДОМОГАНИЕ

БОДНЕР И.-П., РОТТ Д.

Что входит в категорию недомоганий

- 1. Страдающий недомоганием при сопутствующей патологии
  - 2. Ребенок
  - 3. Риск ухудшения состояния здоровья

Эта категория ссылается на недомогания, которые не достаточно серьезны, чтобы заставить человека остаться в кровати, и не настолько серьезны, чтобы причинить жгучую боль и слабость во всем теле, и конечно не опасны для жизни. Сюда включаются:

- Аллергии, как например сенная лихорадка;
- Нарушения пищеварения, как например запор, диспепсия, незначительная изжога, и незначительные желудочные боли;
- Слуховые проблемы, как например инородное тело в ухе, боли в ухе от воспаления или внешней слуховой инфекции;
- Нарушения со стороны глаз, как например, астенопия (быстрая утомляемость глаз), воспаление век, и красный глаз;
- Грибковые инфекции, как например эпидермофития стопы, афтозный стоматит, паховый зуд, молочница, бородавки и дрожжевые инфекции;

- Головные боли (не сильные или хронические);
  - Геморрой;
- Болезни от насекомых, как например, пчелиный или осиный укусы (кроме сильной реакции организма на укус), укус москита, инвазия вши или острицы;
  - Бессонница;
  - Суставная боль, как например артрит;
- Мышечные боли, как например, мышечные судороги или дисменорея (нарушение менструального цикла);
- Проблемы кожи, как например прыщ, волдыри, мозоли, потрескавшиеся руки, опрелость, дерматит, и экзема. Также, незначительные случаи крапивницы, ядовитый плющ, или загар;
  - Зубная боль (незначительная);
- Вирусная инфекция, как например, легкий насморк, гиперемия слизистых носа, или фарингит;
- Раны, как например незначительные разрезы и синяки, или незначительные ожо-

Алахот для людей в этой категории более строги, чем для людей, которые нетрудоспособны. Людям в этой категории не по-

Недельная глава Ваешев

зволяется отвергнуть любое запрещение Шаббат, но им разрешается принять любые лекарства, как будет объяснен в этой главе.

1. Страдающий недомоганием при сопутствующей патологии

Почти каждое недомогание может, теоретически, стать острым, до того, что это становится истощением, и причиняет жгучую боль или слабость во всем теле (при котором человек считается нетрудоспособным). Недомогание может даже стать опасным для жизни, особенно, если человек с недомоганием находится в плохом состоянии. Например, здоровый человек, который заразился дрожжевой инфекцией должен ждать пока не закончится Шаббат, чтобы принять антигрибковые лекарства. (Дрожжевая инфекция непосредственно, хотя и приносит неудобства, но не является опасной для жизни.) Однако, если человек с такой инфекцией находится в плохом состоянии (то есть при сопутствующей патологии), и его иммунная система снижена (например, благодаря диабету, раку, ВИЧ, старости, и т.п.), инфекция может проникнуть через кровь к жизненно важным органам, и может стать опасной для жизни. В этом случае, препараты (или любое другое лечение) разрешается в Шаббат. (Алахот опасных для жизни болезней, другие алахические категории, обсуждаются в Главе Три.)

#### 2. Ребенок

Ребенок, которому 3 года или подросток (в соответствии с некоторыми Поским, до 9 лет), кто страдает любой болью или дискомфортом получает те же послабления, что и взрослый в категории Выведенного из строя.

3. Риск ухудшения состояния здоровья

При ожидании у страдающего недомоганием того, что риск ухудшения состояния здоровья возрастет позже (или даже после Шаббат) до того, что ему придется остаться в кровати или это станет мучительным для всего его тела, также рассматривается как нетрудоспособный даже до того, как это случится.

#### ВОПРОСЫ К РАВВИНАМ

## КОГДА ЗАЖИГАТЬ ХАНУКАЛЬНЫЕ СВЕЧИ, ЕСЛИ ПРИХОЖУ ДОМОЙ ПОЗДНО?

#### Отвечает рав Бен Цион Зильбер

В Талмуде (Шабат 21 б) написано: мицва зажигать после захода солнца. В Израиле, слава Б-гу, есть возможность зажечь так, чтобы было видно прохожим на улице, и надо зажигать так, чтобы было видно прохожим. Нормальное время зажигания — несколько минут после захода солнца. Так зажигают бнэй ешива по мнению а-Гро из Вильно. Другой обычай — зажигать сразу после выхода звёзд, примерно через полчаса после захода солнца, или, если с насту-

плением темноты молятся маарив, то сразу после маарива. Так ведут себя хасиды и сефардские евреи. Поскольку у Вас жена дома, то, конечно, лучше пусть жена зажигает вовремя по первому обычаю или по второму — ведь женщины обязаны зажигать ханукальные свечи точно так же, как мужчины. Ведь её зажигание — это за всю семью, включая Вас. В законе приводится, что ханукальные свечи должны гореть полчаса после выхода звёзд. Возможно, в наше время есть идур мицва налить больше масла, чтобы свечи горели дольше.





#### ЕСТЬ ЛИ ТРАУР В ХАНУКУ?

Насколько я понимаю, Ханука не является праздником (Иом тов). Существуют ли ограничения в трауре (Шивъа) на Хануку? Зажигают ли поминальные свечи до/после/вместо Ханукальных?

#### Отвечает рав Бен Цион Зильбер

То, что Вы пишете, очень верно, Ханука не является йом тов, в который запрещена работа. В Хануку соблюдают траур (шив-а) без каких-либо изменений. Ханукальные свечи зажигают отдельно, а поминальные свечи – отдельно. Обычно их зажигают в разное время. Поминальные свечи обычно зажигают перед заходом солнца, а ханукальные – по одному мнению, во время захода солнца или через несколько минут после этого; по другому мнению, с выходом звёзд.

#### КАК СОЛДАТАМ В ГАЗЕ ЗАЖИГАТЬ СВЕЧИ ХАНУКИ?

Мои друзья уже больше месяца воюют в Газе. Приближается Ханука, и они спрашивают, как им зажигать ханукальные свечи. N.

#### Отвечает рав Яков Шуб

Прежде всего, отметим, что такие вопросы не могут никого оставить равнодушным. Подумайте сами: в разгар боевых действий, когда жизни угрожает опасность, еврейский солдат думает о том, как правильно выполнить заповеди.

И это не просто дань традиции. Ведь сегодня всем понятно, что война ведется не только на физическом уровне, но и — не в последнюю очередь — на духовном. Всевышний создал этот мир таким образом, что Б-жественное влияние приходит в него в результате действий человека. Поэтому, когда солдат выполняет заповедь, в данном случае зажигает свечи Хануки, — это еще один «залп» в духовной войне, который, в конечном счете, является и неизмеримым вкладом в войну физическую.

Теперь перейдем непосредственно к Вашему вопросу. Очень важный момент: в ответе мы рассматриваем только такой случай, когда зажигание свечей не противоречит правилам пожарной и военной безопасности. Т.е. командование считает, что зажигание свечей в данной местности не приведет к тому, что расположение солдат будет раскрыто противником и т.п.

Приведенные ниже законы актуальны для солдат-срочников или резервистов, которые в настоящий момент не проживают

дома, а находятся в армии. Кроме того, речь идет о солдатах из ашкеназских общин, где принято, чтобы все домочадцы зажигали ханукальные свечи.

Солдат, жена которого зажигает свечи дома, может зажигать их с благословением там, где находится. Чтобы выполнить галаху (закон) в соответствии с мнением всех галахических авторитетов, желательно, чтобы солдат зажег свечи немного раньше, чем жена, и помнил, что он не собирается выполнить заповедь «пассивно», с помощью зажигания жены, а намерен выполнить ее «активно», зажигая ханукальные свечи самостоятельно (Мишна Брура 677:16).

Что касается солдат — выходцев из сефардских общин, в которых принято, что только один человек зажигает свечи дома, — они также могут зажигать свечи. Но могут ли они произносить благословение на зажигание? На этот счет существуют разные обычаи. Возможно, они выполняют заповедь «пассивно», благодаря тому, что родители или жена зажигают свечи дома. И тогда, возможно, они не могут произносить благословение самостоятельно. Поэтому этот вопрос каждому следует уточнить у своего раввина.

Цель зажигания ханукальных свечей — оповещение о чуде (пирсумей ниса), которое произошло во времена Второго Храма. Мудрецы постановили, что оповещать о чуде следует, зажигая свечи в доме.

Недельная глава Ваешев

На практике существуют разные обычаи, где именно в доме зажигать свечи: это может быть при входе с улицы во двор дома или при входе в подъезд, или на подоконнике окна, выходящего на улицу. А по некоторым обычаям достаточно просто зажечь их внутри дома. Но общее правило: зажигание должно быть каким-то образом связано с домом.

Поэтому, когда речь идет о солдатах, следует понять, что именно может считаться для них «домом».

Солдат, который проживает (ночует и ест) в постоянном сооружении с крышей, минимальные размеры которого — 4 ама на 4 ама (приблизительно 2 на 2 метра), зажигает там свечи с благословением.

По мнению многих галахических авторитетов, временное строение, минимальные размеры которого 7 на 7 тфахим (приблизительно 56 на 56 см), а высота минимум 10 тфахим (приблизительно 80 см), имеющее крышу, также считается домом. Поэтому солдат, который ночует, например, в палатке или другом строении с такими параметрами, также зажигает ханукальные свечи с благословением.

По мнению некоторых галахических авторитетов танк, боевая машина или корабль таких размеров также считается «домом». Поэтому солдаты, которые ночуют там, могут зажигать ханукальные свечи с благословением (рав Шломо-Залман Ойербах, «Алихот Шломо» 13:12).

А вот солдаты, ночующие на открытой местности, в спальных мешках под открытым небом, освобождены от зажигания ханукальных свечей. В данном случае стоит позаботиться, чтобы у них дома свечи зажигами родители — у неженатых — или жена — у женатых. В таком случае считается, что сами солдаты также выполняют заповедь «пассивно» — с помощью этого зажигания дома.

Зажигание свечей в общественных местах (на площади и т.п.) не является выполнением заповеди, поэтому солдат, который принимал участие в таком зажигании, должен потом зажечь свечи с благословением там, где он проживает.

Пусть в награду за желание правильно выполнить заповедь зажигания ханукальных свечей Всевышний бережет и хранит Ваших друзей, других солдат и весь еврейский народ.

#### йосеф был доносчиком?!

В главе Вайешев сказано: «И приносил Йосеф о них (о братьях) отцу славу дурную». Получается, что Йосеф доносил на своих братьев? Наше поколение выросло с представлениями, что доносы и наушничество аморальны. Значит ли это, что наши представления о морали неверны, или — что я неправильно понимаю значение этих слов? Чему нас должны научить эти строки? Т.

#### Отвечает рав Яков Гельфман

Безусловно, доносительство и сплетни — очень тяжелые грехи с точки зрения Торы.

Доносчик (мойсэр) — это самый мерзкий тип в еврейском понимании, и само это слово на идиш вызывает образ отвратительного и презренного человека.

О грехе злословия сказано в трактате Арахин (Вавилонский Талмуд 15), что он сопоставим с тремя смертными грехами: идолопоклонством, убийством и прелюбодеянием.

Великий Хафец Хаим написал целую книгу о законах чистоты речи (и название этой книги стало его «именем»). Более того, нельзя не только злословить, но и принимать на веру слова сплетника. И даже их слушать. Следовательно, вопрос не только о Йосефе, но и о праотце Яакове.

В чем же тут дело? Может ли быть, что один из двенадцати родоначальников еврейского народа был, не дай Б-г, сплетником? Ни в коем случае.



Как мы можем в этом убедиться? Обратимся к объяснению, которое Раши дает греху Мирьям, сестры Моше Рабейну. В конце недельной главы Беаалотха приведены слова Творца (Бемидбар 12, 8): «Как же не боялись вы говорить против раба Моего, Моше?» Раши объясняет: «Вы (Аарон и Мирьям) должны были подумать: ведь неспроста Всевышний его любит (а, значит, он не совершал греха). А вы скажете, что Я не знаю о его (Моше) поступках, то это будет грех (приписывание Всезнающему незнания) хуже первого (обвинения Моше)».

Здесь Тора сообщает нам важный принцип: не судить о вещах по первому впечатлению, а анализировать их в свете общей картины. И только тогда делать выводы.

Давайте применим этот принцип и к рассматриваемому нами случаю. Йосеф — один из двенадцати родоначальников еврейского народа, которых избрал Сам Творец мира. Он избрал их как основателей народа, с которым свяжет Свое Имя на все века. Его Имя было на груди первосвященника, когда тот заходил в Святая святых! О душевных качествах Йосефа мы можем судить по тому, как он повел себя с братьями, обрекшими его на многолетнее рабство. Он не только не отомстил им, но и приписал происшедшее полностью замыслу Творца. Значит, не мог Йосеф так вот просто согрешить!

А что же было?

Когда сплетня это грех? Когда информацию передают недоброжелателю или просто постороннему. Но если ребенок делает что-то недостойное, а родители об этом не

знают, разве не грех — от них скрыть? Ведь они смогут повлиять на свое дитя, выпрямить его путь! Это и имел в виду Йосеф, когда рассказывал отцу о поведении своих братьев, — чтобы Яаков воспитывал их и направлял на их пути в жизни. И этим же руководствовался Яаков, посылая Йосефа к братьям в Шхем. Доверяя Йосефу, он хотел проверить их моральное состояние, как они ведут себя вдалеке от отчего дома. Однако в Торе это засчитано ему как прегрешение (видимо, потому, что он не был правильно понят братьями), об этих делах Йосефа сказано так, что складывается впечатление, будто Йосеф, не дай Б-г, был доносчиком.

Это напоминает мне историю с учеником знаменитого Раби Элимелеха из Лиженска. Когда Раби Элимелех традиционно «вытряхивал» свои одежды около водоема на Рош а-Шана (обряд, при котором мы «выбрасываем за борт» прошлогодние грехи), он стал «собирать» руками то, что Реб Элимелех вытряхнул. Когда удивленные молящиеся спросили его о значении этого, он ответил: «То, что для Учителя считается грехом, для нас считается заповедью». Так и мы скажем: дай Б-г, чтобы наши слова были так же чисты, как «доносы» Йосефа.

Несмотря на сказанное, безусловно, Тора показывает нам, с какой осторожностью надо выбирать слова, особенно, когда речь идет о другом человек, даже если наши намерения чисты и мы говорим только ради пользы.

#### **ЦАРЬ ШАУЛЬ БЫЛ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ ЛИЧНОСТЬЮ?**

Квод haPaв (уважаемый раввин), Шалом! В Иерусалиме и не только в нём есть улицы, названные в честь царя Шауля. Но ведь царь Шауль был совершенно отрицательной личностью. Он был вынужденной мерой для Исраэля как царь. Он был патологическим параноиком. Он постоянно желал смерти Давиду и охотился за ним. Он повелел убить 80 коэнов. Б-г через Шмуэля отобрал

у него царство. Он обратился за помощью к Эйн-Дорской колдунье. Как можно в честь такого человека называть улицы в городах? Тода (спасибо). Марк

#### Отвечает рав Бенцион Зильбер

Я бы скорее сказал о Шауле, что он трагическая личность, но не преступник. Он был сам по себе большим человеком. Не

случайно Б-г велел пророку Шмуэлю его помазать на царство.

У него была удивительная скромность. Когда его помазали на царство, он даже не сообщил семье (Шмуэль I 10:16).

Да, он совершал грехи (Диврей а-Йамим I 10:13, 14), но, как уже сказал раби Йеуда а-Леви, «велик тот, чьи грехи можно сосчитать».

Он не дождался пророка Шмуэля и сам принес жертву. Шмуэль велел ему подождать семь дней, но ситуация становилась всё опасней — и Шауль принес жертву до прихода пророка (Шмуэль I 13:8-14).

Вторая ошибка — не уничтожил Агага «и лучших овец» и т.д. (Шмуэль I 15:9). Боялся народа — т.е. у него не было решительности не считаться с мнением народа, когда есть прямой приказ Б-га. Тогда царство было передано другому, Б-г велел Шмуэлю помазать на царство Давида, пока тайно: «...ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем» (там же, 23). И с тех пор у Шауля был руах раа, наказание от Б-га — депрессия или мания преследования (там же, 16:14).

Уничтожение коэнов города Нова было страшным преступлением (Шмуэль I 22:6-19). Ахимелех а-Коэн и город коэнов не собирались ничего делать против царя Шауля, не вступали в заговор. И то, что он погиб на войне, было наказанием от Б-га за то, что он казнил коэнов Нова.

Но ведь он был уже болен и под воздействием руах раа считал, что жители Нова восстают против него.

Обращение к Эйн-Дорской колдунье также было преступлением.

Написано (Брахот 12): если человек совершает преступление и стыдится этого, Б-г прощает его. Талмуд замечает, что, объясняя пророку Шмуэлю, зачем он потревожил его, обратившись к колдунье, Шауль не упоминает урим и тумим. Говорит, что Б-г не отвечал ему ни через пророков, ни через сновидения, а об обращении к урим и тумим — ни слова (Шмуэль I 28:15). Талмуд говорит: Шауль стыдился упоминать урим и тумим, находившиеся на нагруднике Коэна

Гадоля (Первосвященника), из-за того, что казнил коэнов Нова.

Царь Шауль прожил трагическую жизнь. Но и тогда, когда он уже страдал от руах раа, ему всё еще было присуще величие.

Так, Шаулю и его людям сообщили, что «бунтовщик» Давид находится в пустыне Маон, и они пошли, чтобы его схватить. Люди царя уже окружали Давида с его людьми, но тут к царю пришел вестник и сказал: «Иди скорее, ибо плиштим напали на страну». Шауль оставил всё, хотя Давид был уже практически окружен, и пошел сражаться за общенародное дело.

Шмуэль сообщил Шаулю, что тот погибнет в бою вместе со своими сыновьями. Сделать было ничего нельзя, война уже шла. И он идет в этот бой, не бежит, оставив армию. Это тоже мужество — не убегать от того, что должно быть. Возможно, он понимал, что это будет его искупление.

Шауль назван «бхир а-Шем» — «избранник Б-га» (Шмуэль II 21:6).

Давид, оплакивая Шауля и его сына Йонатана, сказал: «Исраэль, краса на горах твоих (пала) убитой! Как пали герои!.. Шаул и Йонатан, любимые и приятные при жизни своей, и в смерти своей неразлучны; быстрее орлов, сильнее львов они были... Как пали герои, погибла сила ратная!» (Шмуэль II 1:18-27).

В Гмаре задается вопрос (Йома 22 б): насколько уверенно может себя чувствовать человек, которому помогает Б-г, до каких пор ему не надо бояться, что Б-г его оставит? Ведь Давид совершил два преступления и не был лишен царства, а Шауль совершил одно — и был лишен царства? Из Гмары видно, что у Б-га было разное отношение к нарушениям Шауля и нарушениям Давида. Неужели Б-г взирает на лица?!

Ор а-Хаим объясняет: Б-г требует от каждого «по его возможностям», в соответствии с его натурой. Шауль был по натуре уравновешенным. А уравновешенный человек не таким большим усилием может удержаться от нарушений. Давид же был «кипящим», как сказано, «красноватым» (Шмуэль I 16:12). Такому надо намного больше рабо-





тать над собой, чтобы избежать ошибок. А Б-г судит каждого соответственно его природе, его силам и возможностям.

Именно поэтому Б-г отнесся по-разному к ошибкам Шауля и ошибкам Давида.

#### ПОЧЕМУ Б-Г ДОПУСКАЕТ НЕСПРАВЕДЛИВОСТЬ?

Почему Б-г допускает несправедливость, когда люди в жизни своей не трудились, но получают многомиллиардную халяву по наследству, а те, кто добывает себе еду потом и кровью, даже крошки за просто так не видят?

Или почему в мире люди осуждают тех, кто не хочет работать, ожидая халяву, и изза этого остаются до конца дней в нищете? Но тех, кто никогда в своей жизни не работал, но получил халяву в виде наследства, восхваляют или, как минимум, не осуждают?

Это из-за слепоты человеческой или из-за того, что у человека стереотип, что если у него есть деньги, даже если он и не работал в жизни, то он человек? Владислав

#### Отвечает рав Нахум Желязник

Вы, по сути, задаете два вопроса. На первом — «Почему Б-г допускает несправедливость?» — мы не будем сильно задерживаться. Вы действительно думаете, что этот мир — место справедливости? Серьезно? Только озвученный момент соотношения труда и дохода несправедлив, а всё остальное — справедливо и честно?

Мне вот кажется наоборот: иногда, случайным образом, можно заметить в этой жизни какую-никакую справедливость, но в целом... Т.е. справедливость, конечно, есть, просто мы ее не видим, поскольку не видим всей «картины». Если бы мы знали, что происходит с душой после смерти, вопросов бы не возникало.

Кстати, прозвучавший между строчками убеждение, что «деньги = счастье», представляется слишком поверхностным: большие деньги, как правило, служат причиной проблем, а не счастья, об этом мы уже както писали. Сказали наши мудрец (Пиркей Авот 4:1): «Кто богат? Тот, кто доволен своей участью».

Ваш второй вопрос — об общественной оценке. Кажется, Вы абсолютно правы:

люди оценивают по результату. И это очень интересный момент.

Дело в том, что существует принципиальное различие между общепринятой оценкой человека другими — по результату, и оценкой иудаизма — по приложенным усилиям. Люди, увидев успех, сразу превозносят того, кто его достиг. Никто не будет разбираться, как он добился этого успеха. Честно или грабежом, трудом или везением, принося пользу другим или наплевав на всех. Для первоначальной общественной оценки обычно это неважно. Главное, что есть результат: Молодец, заработал! Победил! Даже те, кто критично взирает на чужой успех и не спешит восхищаться им вслух, в глубине души не могут не почувствовать толику уважения к победителю.

Почему для многих результат — это всё? Ведь действительно, если задуматься, достижение, как Вы и пишете в своем вопросе, мало что говорит о самом человеке. Кажется, корень ошибки — в неверном взгляде на существование человека в этом мире. Если мы считаем, что жизнью в этом мире всё и заканчивается, то успех в этой жизни всегда оправдан. Неважно, как он достигнут. Бери от жизни всё и сейчас, «завтра» не будет.

Если же истинная жизнь начинается после ста двадцати, если этот мир — не место получения награды, а только средство заработать вечность и наслаждение Будущего мира, подход будет иным.

Простая формула успеха, как его видит иудаизм, гласит: приложенное усилие + воля и помощь Всевышнего = достигнутый результат. Бывает, результат приходит с нулевым усилием, если Всевышний решил дать подарок. Но он никогда не придет, если нет помощи Свыше. Результат зависит не только от нас, успех это — как Он, Благословенный, решит.

Поэтому, если мы хотим оценить человека, нас больше интересует не достижение как таковое, а именно первая составляющая успеха — вклад самого человека. Дорого его усилие, если оно приложено в правильном направлении. В этом — наш личностный рост. И именно за это мы получаем награду от Всевышнего.

Если предполагаем, что существованием в этом мире наша жизнь не исчерпывается, то человека следует ценить за хорошие качества: трудолюбие, отзывчивость, честность, умение прощать и т.д. За его усилия, выражающиеся в действиях, а не за цену его авто или высоту виллы.

### ВОСПИТАНИЕ ДЕТЕЙ

#### ПОХВАЛА И ВООДУШЕВЛЕНИЕ

#### МИРЬЯМ ЛЕВИ

Дети привыкли, что мы обращаем на них внимание, когда они что-нибудь натворили. Однако для гармоничного воспитания ребенка его надо не только ругать, но и хвалить. При этом самое главное - не переборщить с похвалой.

Два самых мощных средства воспитания детей, которые находятся в распоряжении родителей, это похвала и воодушевление. Прежний глава ешивы Тель-шяй, раби Хаим Мордехай Кац, говорил, что слова понимания и высокой оценки помогают человеку осознать свою внутреннюю ценность и побуждают его максимально использовать все свои качества на лучшие цели. Ободрение, похвала и понимание проявляют в ребенке лучшее, вселяя в него чувство уверенности и доверия.

#### Обучение с помощью похвалы и ободрения

У детей есть внутренняя потребность в любви и одобрении. У них есть естественное желание делать нам приятно, потому что это приносит им, в свою очередь, признание нашей любви и похвалу. Поэтому важно дать нашим детям узнать, что нас радует, выражая похвалу и воодушевляя их на хорошее поведение,

Детям нужно говорить нечто вроде этого:

«Ты для всех нас приготовил завтрак. Это просто замечательное поведение».

«Хорошо, что ты пошел сегодня спать во-

«Я уже могу положиться на тебя, что ты присмотришь за своей младшей сестрой, когда я отдыхаю».

Особенно ценна похвала в присутствии другого важного человека. К примеру, мама может сказать вечером папе при ребенке: «Папа, я хочу, чтобы ты знал, что Ави сегодня сам оделся как большой мальчик». И можно еще усилить эффект этой похвалы, если утром сказать: «Когда папа придет домой, я ему расскажу, как ты сегодня хорошо одевался».

Требуется некое усилие, чтобы обращать внимание на примерное поведение. Гораздо легче замечать, когда дети нас расстраивают. Они могут тихо играть в своей комнате, а мы на это не обращаем внимания. Но если они начинают шуметь, мы готовы пойти и попросить вести себя потише. Намного труднее вспомнить и зайти к ним похвалить за хорошее поведение, когда они играют тихо и мирно.



Старайтесь быть внимательными к улучшению детского поведения и комментируйте это:

«Мне почти не приходилось напоминать тебе в эту неделю, что нужно вешать твой пиджак».

«Я заметил, что ты уже не так часто забываешь отнести свою тарелку в раковину».

«Ты уже стал лучше вести себя за столом».

Иногда не лишне создать ситуацию для похвалы.

Мать (за завтраком): Ну, посмотрим, Арон, как ты сумеешь аккуратно налить в этот раз молоко и ни капли не пролить.

(Арон наливает аккуратно и не проливает.) Мать: Ты действительно осторожно наливал.

Ничего не пролилось.

Поощряйте детей и за их усилия.

Я вижу, ты действительно стараешься хорошо вести себя с сестрой.

Это требует практики. Если родители не ищут возможности похвалить детей, они станут безразличными. Но когда привычка отмечать успехи уже возникла, она может привести к большим изменениям в детях и во всей атмосфере в доме.

Как хвалить?

Чтобы достигать наибольшего эффекта, похвала должна быть специфической, соответствующей и объективной.

#### СПЕЦИФИЧНОСТЬ

Когда вы хвалите, опишите поведение, которое вам нравится. Избегайте глобальных похвал вроде «Ты чудесный мальчик» или «Ты очень хорошая девочка». Задача похвалы дать понять, какие именно аспекты поведения мы ценим. Это значит сосредоточиться на том, что ребенок делает.

Если дается общая похвала, у ребенка может возникнуть впечатление, что вся его ценность измеряется его действиями и их оценкой; или что ваша любовь к нему зависит от его поведения. А похвала за конкретный вид поведения предотвратит это неверное представление.

#### ИЗБЕГАЙТЕ ИЗЛИШНИХ И НЕСООТ-ВЕТСТВУЮЩИХ ПОХВАЛ

Хотя детей полезно часто хвалить и высоко их ценить, но излишние или слишком частые похвалы вызывают обратный эффект. Они могут привести к зависимости ребенка от похвал и оценок. Идея заключается в том, чтобы научить ребенка ценить самого себя, а не целиком полагаться на чужую оценку, чтобы сохранять уверенность в себе.

Кроме того, излишнюю или несоответствующую похвалу может отвергнуть и сам ребенок, который чувствует, что ее не заслужил (потому что вчера, например, стукнул свою сестру и значит, он не образец совершенства).

#### ОБЪЕКТИВНОСТЬ

Важно, чтобы наша похвала повышала ценность хорошего поведения детей, а не просто отражала наше личное удовольствие. К примеру, если вы помогаете ребенку убрать его игрушки, вы можете сказать: «Комната хорошо выглядит, когда все игрушки убраны» или « Разве не приятно, когда все на месте? Так можно найти все, что ищешь». Наша задача — приучить детей быть сознательно и объективно хорошими, а не просто радующими других людей. Конечная цель воспитания состоит в том, чтобы ребенок стал зрелым человеком, чьим единственным желанием является исполнение воли Б-га. Имея это в виду, родители могут начать поощрять более абстрактные ценности, такие, как мидвот (исполнение заповедей) и хорошие качества характера.

«Ты сделал настоящую мицву, когда помог этой женщине с покупками».

«Ты помыл посуду, хотя и нехорошо себя чувствовал, — это просто месирут нефеш (самопожертвование)».

«Ты продемонстрировал настоящий самоконтроль, когда не ударил в ответ свою сестру».

Этот тип похвалы отражен в обычае признавать хорошие дела благословением яшер кохаха («больше сил тебе»).

# Недельная глава Ваешев

#### КАК ОБУЧАТЬ РЕБЕНКА ТОРЕ

#### ИТА МИНКИНА

«Как правильно обучать ребенка 8 лет Торе и иудаизму в ситуации, когда я сама еще не всё знаю? Мы ходим в синагогу, и он один без цицита (особые кисти по углам четырехугольной одежды). Нужно ли ему носить цицит, если он еще немного знает в Торе? Я не знаю, с чего начать.»

Спасибо за Ваш вопрос. Это неважно, что Вы тоже пока не очень много знаете, главное — это Ваше желание учиться. Все мы находимся на пути к знаниям, а то, что знаем, пришло к нам через учебу.

- 1. Очень важно, чтобы Вы лично начали заниматься, надеюсь, Вы участвуете в программе учебы онлайн.
- 2. Важно, чтобы у мальчика были друзья его возраста. Это замечательно, что вы ходите в синагогу. О цицит спросите его самого: как он на это смотрит? Если он за то, чтобы надевать цицит в синагогу, то купите ему, можно спросить у других мам, где. А если пока нет, не настаивайте.
- 3. Что касается учебы мальчика, его тоже стоит записать дистанционную школу учёбы. Это тоже учеба онлайн, где учатся дети со всего мира. Если при вашей синагоге есть факультативные уроки для мальчиков или программы для детей, очень хорошо, чтобы ребенок в них участвовал.
- 4. Есть замечательные книги для детей, например, «Мидраш рассказывает». Или «Беседы о Торе» рава Ицхака Зильбера. Есть много разных книг. Можно их читать ребенку перед сном, или пусть сам их читает. Но чтение перед сном есть в этом особое качество общения и приобщения к иудаизму.
- 5. Что касается выполнения заповедей, можно начать с омовения рук утром и с чтения Шма тоже утром и перед сном, можно два раза в день, но можно начать с одного.

Молитва Шма:

Слушай, Израиль! Господь — Б-г наш, Господь один!



Шепотом: Благословенно имя славы царства Его во веки веков!

Люби Господа, Б-га твоего, всем сердцем твоим, и всей душою твоей, и всем существом твоим. И будут эти слова, которые Я заповедую тебе сегодня, в сердце твоем, и повторяй их сыновьям твоим, и произноси их, сидя в доме твоем, находясь в дороге, ложась и вставая; и повяжи их как знак на руку твою, и будут они знаками над глазами твоими, и напиши их на дверных косяках дома твоего и на воротах твоих.

На этом этапе, думаю, этой молитвы достаточно. (На сайте есть полный текст молитвы перед сном. Но для мальчика это слишком длинно: достаточно пока того, что я написала выше).

Если вы почувствуете, что недостаточно, посоветуйтесь с раввином Вашей синагоги или напишите нам. Если у Вас будет постоянная связь с одним из наших преподавателей на учебной программе, то все вопросы можно будет решать по мере их возникновения.

5. Для вас как для мамы очень хорошо начать зажигать субботние свечи, и, когда будете их зажигать, зовите сына — посмотреть и сказать Вам «Амен».

Огромной Вам удачи в постижении нашей вечной Традиции, здоровья всей семье и много радости от воспитания сына настоящим евреем.



#### КНИЖНАЯ ПОЛКА

#### **ИСТИНА**

#### САБА ИЗ НОВАРДОКА

Если мы присмотримся к третьей категории, обозначенной Виленским Гаоном, то она, по сути, является первой ступенью с точки зрения воспитания человека. Ее сущность — ощущение недостатка, позволяющее человеку обуздать пыл своих претензий. Это очень соответствует тому, что известно от имени благословенной памяти раби Хаима из Воложина: как шохет проверяет ногтем возможные дефекты лезвия, так сила слова проверяет возможные дефекты мысли. Эта истина доказана опытом. Одной силы мысли недостаточно, чтобы человек прочувствовал недостатки и неточности своих расчетов и размышлений. Только выразив вслух свои претензии, обсудив и осудив их с точки зрения еврейской нравственности и этики, человек может прочувствовать всю их ничтожность. Сила слова способна пробудить в человеке жизненность, и голос пробуждает необходимый настрой.

Услышав критику в свой адрес, человек может дойти до стрессового состояния вплоть до отчаяния. А ведь, на самом деле, это — совсем неправильно, причем по ряду причин одновременно. Вполне возможно, что критик просто неудачно пошутил или склонен к критиканству по своей природе. Кроме того, кто сказал, что Тора разделяет его мнение? Ну, и кроме всего прочего, даже если критика справедлива, помимо ее объекта у человека есть еще много достоинств, и никакая критика их не перечеркнет. Поэтому впадать в отчаяние нечего.

Это еще не говоря о том, что критик вообще мог не иметь его в виду и говорить какие-то общие вещи, не имеющие к нему прямого отношения, и только восприятие самого человека порождает в нем беспочвенные подозрения. Но даже в самом худ-

шем случае, если критика — справедлива и обоснованна, работа над собой — процесс ступенчатый и продолжительный, и единственный вывод, который человек должен сделать из всей критики: продолжать ступать этим путем.

Иногда люди полны скрытых претензий друг к другу, и когда один из них изливает свое недовольство на другого, он тем самым умеряет свой пыл и в какой-то мере удовлетворяет свою мстительность. Что же тот, другой, которому довелось все это про себя услышать? Он может только радоваться, что его товарищ хоть немного успокоился и хотя бы частично избавился от своих претензий к нему. А вообще критика — дело преходящее, и новые беды заставляют забыть о старых. И самое главное: критика — полезна. И если человек на нее не отвечает, то, благодаря этому, он духовно растет, и вдобавок ко всему остальному еще и очищается от своих прошлых грехов.

Проговорив все эти расчеты вслух, человек усмиряет свое дурное начало. В противном случае все его мысли сосредотачиваются на одном: на своем безмерном позоре и жуткой обиде. Логически подумать о чем-либо другом человек уже не в силах. Обиды и претензии заполняют все его существо, все его мысли. Обойти их он не может, как не может и обсудить их. Другое дело, если он все это обговорил для себя. Силой слова человек в состоянии проверить свои внутренние ощущения, их возможные дефекты и несоответствия, и ослабить свой пыл.

И все же Виленский Гаон считает этот путь низшим, третьим уровнем, уподобленным кратковременному болеутоляющему средству, не оказывающему длительного эффекта, не излечивающему кривизну

Недельная глава Ваешев

души и не очищающему разум настолько, что человек теряет стремление к греху или, как минимум, оставляет среду и обстановку, этому греху способствующую. Таким образом, единственная польза данного средства — слегка смягчить сердце, чтобы оно не разбушевалось и не слишком докучало человеку различными подозрениями и лишним беспокойством.

Но, проговорив вслух, человек сможет отнестись к своим словам внимательней и обратить внимание на ошибки. Потому что там, где что-то остается невыясненным и непонятным, человек и говорит невнятно, начинает мямлить, и вот дефект мышления — на лицо. А мысленно человек может сочетать совершенно несуразные идеи, без всякой логической связи, без всякого сходства между ними, поскольку разум его не столь крепок, чтобы он мог отшлифовать и очистить каждый вопрос от всякой примеси. А вот в процессе подбора слов и сразу после того, как они уже слетели с языка, человеку становится ясно, что — очевидно, а что — логически слабо, что ему кажется, а что он слышал от тех, на кого полагаться не стоит и т.п. Но все это помогает лишь разобраться в себе и других, но для исправления одной силы слова, речи не достаточно. Тут уже необходима вторая ступень, разбираемая Виленским Гаоном — «ограды и ограничения». Имеется в виду удаление дурных свойств характера.

Что это значит? Каждое потенциально дурное свойство характера проявляется в действии исключительно под воздействием какой-либо внешней силы, подбивающей его на это, подобно тому, что сказали наши благословенной памяти мудрецы: «Многое делают соседи». Но уже от самого человека зависит, будет ли он вводить себя в искушение — в ту обстановку, среду, атмосферу, которая способствует проявлению самых негативных черт его характера. И тот, кто знает себя, свою натуру и желает охранить себя, должен приучиться ограждать и ограничивать себя, покой своей души и чистоту своего сердца. И, приучившись к ограждениям, когда привычка, в самом деле, становится второй натурой, человек начинает чувствовать, что это — настоящая жизнь. У него появляется мужество, уверенность в своем пути, и теперь его нелегко с него сбить, потому что внешним факторам не за что зацепиться. И, отдалившись от обстановки, способствующей греху, и не позволяя личным интересам и пристрастиям вводить в заблуждение свой разум, человек готов к принятию ясной истины, его сердце приближается к пониманию прямой, жизненной правды, а его разум очищается и осветляется. В такой степени, что грех его уже совсем не привлекает. А ведь в этом и заключается цель Торы.

### ЕВРЕЙСКИЙ ПОДХОД

#### ПСИХОЛОГИЧЕСКИЕ ТРАВМЫ

Психологические травмы — это такие события в жизни человека, которые вызывают настолько сильные эмоции и переживания, что лишают его способности к адекватной реакции. Психологическая травма развивается в три этапа. Пойти по пути выздоровления или по пути зацикливания на травме — зависит от каждого человека. Всвышний посылает нам испытания, и наш выбор состоит в том, чтобы превратить негативное прошлое в отправную точку для своего духовного роста и для помощи другим людям.



#### Мода на психологию

В наш век психология вошла в моду вместе со всеми ее составляющими и всей ее терминологией. Не осталось человека, который не слышал бы о токсичных родителях, психологических барьерах, защитных механизмах, внутриличностных конфликтах и психологических травмах.

Результатом такого поверхностного знакомства с психологией становится то, что люди ставят сами себе и окружающим диагнозы, что в конечном итоге приводит к плачевным последствиям. Например, анализируя свое детство, человек может прийти к выводу, что воспитывался токсичными родителями, которые нанесли ему психологическую травму.

Чтобы не повторять ошибки старшего поколения и не травмировать своих детей, запуганные современные родители выбирают «воспитание без наказаний», чтобы вскоре столкнуться с иными психологическими проблемами: межличностное и внутриличностные конфликты, депрессии, асоциальное поведение...

## Психологические травмы: причины и симптомы

Наша жизнь полна стрессов, с которыми мы с малых лет учимся справляться. Психологическая травма, если говорить простыми словами, это такая стрессовая ситуация, на которую у человека нет средств защиты: физической, психической и адаптационной.

В случае психологической травмы человек понимает, что именно это событие ухудшило его психологическое состояние. Это событие вызывает у человека ужас, чувство беспомощности и бессилия что-то изменить. Привычный образ жизни после этого события в понимании человека становится невозможным.

Угроза жизни, насилие, катастрофа, теракт, боевые действия — все это объективные причины возникновения психологических травм. В скобках можно отметить, что накричавшая мама или шлепнувший папа не относятся к объективным причинам.

Человек, переживающий психологическую травму, склонен к перепадам настроения, раздражению; он растерян, тревожен, замкнут; он ощущает свою ненужность, перестает верить в себя, отчуждается.

Среди физических проявлений травмы можно отметить нарушение сна, пугливость; изменение дыхания и сердцебиения; любые функциональные нарушения в системах (например, нарушения стула); мышечное напряжение; суетливость; ухудшение познавательных возможностей; утомляемость.

Некоторые люди подвержены психологическим травмам больше других. Это люди возбудимые, эмоциональные, неустойчивые, импульсивные, тревожные.

#### Этапы психологической травмы

Психотравма возникает не сразу. Она проходит определенные этапы, и первый из них — психологический шок. Человек не понимает, что с ним произошло и пытается отрицать травмирующее событие — так его психика пытается защититься.

Вторая, более продолжительная стадия — это воздействие. Этот этап характеризуется проявлением различных эмоций, мало контролируемых самим человеком: страх, ужас, гнев, плач, обвинение, тревога. На этой же стадии происходит самообвинение, прокручивание вариантов («а что было бы, если ...»), самобичевание.

А сейчас самое главное. После этих обязательных этапов есть два пути: выздоровление или появление посттравматического стрессового расстройства, который в психологии называется ПТСР.

Для выздоровления человеку необходимо принять факт случившегося, адаптироваться к новым условиям, проработать и прожить эмоции, перестроить взаимодействие с собой и миром на новый лад, вернуть веру в себя, выстроить новые цели.

У каждого человека — свой эмоциональный склад, своя «конструкция» нервной системы, свой жизненный опыт, «запас прочности» и образ мышления... Некоторым, более устойчивым и подготовленным лю-

дям удается выздороветь самостоятельно, иным требуется помощь клинического психолога или психотерапевта.

Здесь важно проконсультироваться с опытным раввином, который посоветует религиозного профессионального психолога с хорошей репутацией, который действительно поможет выйти из травмы, а не причинит новую травму и не «заставит вспомнить» какую-то другую детскую травму, которая уже давно была отработана.

Если этап выздоровления не был пройден, начинает развиваться так называемое посттравматическое стрессовое расстройство, а проще говоря — зацикливание на травме. Те, кто испытал это состояние на себе, называют его «дырой в душе», «пустотой в душе», «чернотой в душе» — и это действительно тяжелая ноша, которую человек приносит в обыденные условия.

Зацикливание на травме начинается с того, что человек хочет избавиться от душевной боли, забывая ситуацию, игнорируя произошедшее, а не пытаясь изменить что-то в себе. Со временем переживания действительно будто бы забываются, но на деле они переходят в подсознание, а не уходят совсем.

Как еврейский взгляд может нам помочь и предотвратить такое зацикливание?

## Испытания и стрессы — еврейский взгляд

Каждому из нас Вс-вышний посылает некоторое количество испытаний. Почему же бывает так, что из сходных ситуаций некоторые люди выходят окрепшими, а другие травмированными? Человек получает психотравму тогда, когда оказывается не готов к какому-то жизненному испытанию. Например, если известных ему средств разрешения проблем оказывается недостаточно или они просто не пригодны в данной ситуации. Нервное возбуждение энергетическое истощение оказываются настолько сильны, что человек не в силах преодолеть свое состояние самостоятельно.

Выдающийся израильский педагог рав Йехиэль Якобзон рассказывал о двух близнецах-сиротах, вместе переживших в детстве страшнейшую травму. Один из них впоследствии очень преуспел в жизни, а другой навсегда остался психическим инвалидом. И оба основной причиной того, как сложились их судьбы, считали совершенно идентичные обстоятельства своего детства. Это яркий пример того, насколько жизненные установки человека зависят от него самого. Каждый может решить для себя, какую часть прошлого опыта взять с собой в дальнейшую жизнь, а какую — перестать тащить за собой или использовать в качестве отрицательного примера, учась на чужих ошибках, чтобы не пришлось учиться на своих.

Иногда мы называем психологической травмой то, что должно было быть лишь нашим испытанием. Дурное начало человека «раздувает» перед ним очередную проблему, чтобы парализовать его, лишить возможности «обойти» ее и двигаться дальше. Обиды на родителей, одноклассников, бывших супругов не должны мешать нам активно стараться улучшить качество своей жизни и собственный характер. Если мы будем работать над своими душевными качествами, со временем и эта задача перестанет казаться невыполнимой.

В душе каждого человека, в том числе и пережившего психотравму, — огромный, нерастраченный позитивный потенциал, ожидающий реализации. Вс-вышний дал каждому из нас жизнь, рассчитывая, что мы справимся с поручением, ради выполнения которого Он отправил наши души в земной мир. Так неужели один жизненный эпизод (пусть и ужасный) хоть в какой-то, даже самой ничтожной, степени сравним с той миссией?! Неужели этот эпизод способен заслонить путь к Свету и Добру?!

Если человек духовно растет, стремится помогать людям, которые нуждаются в помощи (физически, материально, морально), если он позитивно воспринимает действительность, проявляет по отношению к окружающим доброжелательность и т.п. —



значительно расширяется и диапазон его жизненных возможностей. Если человек концентрируется на развитии в себе таких качеств, перед ним откроются новые горизонты.

Мы должны помнить, что из всего происходящего с нами мы можем извлечь пользу для своего дальнейшего роста. Какую — это уже зависит от каждого из нас. Наиболее очевидная практическая польза заключается в том, что мы можем распознать похожие проблемы у других людей (в том числе, у собственных детей) и проявить сочувствие и понимание или даже оказать этим людям реальную помощь.

## Психологическая травма и свобода выбора

Несомненно, если человека унижают, обижают, оскорбляют, он ни в коем случае не должен терпеть это и продолжать жить под одной крышей с теми, кто разрушает его личность, будь то родители, выросшие дети, муж или любой другой, казалось бы, близкий человек. Сохраняя себя, мы должны принимать правильные решения относительно своей жизни. Можем ли мы сказать, что эти решения являются реализацией нашего права свободы выбора?

Согласно еврейскому мировоззрению, свобода выбора заключается не в возможности выбирать из чего-то или кого-то, а только в способности выбирать добро или зло, когда речь идет о наших собственных поступках и мыслях. Перед таким выбором мы оказываемся каждую минуту своей жизни: пассивно подчиняться обстоятельствам и собственным внутренним порывам — или сознательно стремиться стать лучше, преодолевать свои слабости и стараться контролировать свои мысли и чувства. Стараться видеть хорошее — или позволить обстоятельствам победить нас, сломить наш дух, привести к пассивности и депрессии.

Все обстоятельства жизни человека, в том числе и семья, в которой он рождается, определяются Вс-вышним в точном соответствии с работой, которую должна про-

извести его душа. У нас есть возможность использовать свой опыт, даже отрицательный, в качестве «трамплина» для дальнейшего духовного роста.

Сделать прошлый опыт, даже отрицательный, полезным для своей дальнейшей жизни под силу каждому, если внутренне принять свое прошлое таким, как оно есть, и не мучиться вопросом, как было бы, если бы было иначе, а также помнить, что Всвышний лучше всех знает, какой именно опыт нам необходим.

В своей книге «Жизнь как призвание» рабанит Эстер Юнграйз пишет: «Возьмите все негативное и превратите его в нечто прекрасное — в служение Б-гу, которое могло бы стать примером для других. Перед вами выбор. Можете оставаться озлобленным или же можете мобилизовать свою внутреннюю силу и сказать: "Все! Дальше дороги нет! Я должен освободиться от этой болезни (обида на родителей, горечь, что они не проявляли свою любовь и заботу, что дети не чувствовали этой любви, а чувствовали — наоборот). Я выбираю путь Торы — и тем самым искуплю и мое прошлое, и мое будущее!"»

#### Боль как отправная точка

Душевная боль сродни боли физической. Вопрос в том, зачем нам дана эта боль. Воздействие сильной боли так велико, что может изменить мировоззрение и отношение к жизни. Иным становится и восприятие тела, когда приходит понимание, что оно — лишь хрупкая обертка, беззащитная и временная, и это заставляет человека заглянуть в его духовное вечное внутреннее наполнение, которое от физического облика не зависит.

Боль строит нас, обрамляет, придает нам способность ценить наше духовное призвание. Не один еврей начал поиски смысла жизни, пережив боль, которая заставила его задаться вопросом: «Зачем я в этом мире?» — и таким образом пришел к вере отцов. Для других боль послужила отправной точкой для поиска знаний, развития качеств и работы над внутренним ми-

ром, для добрых дел и, что важней всего, для более глубокого изучения Торы, объединяющей людей.

Сказано в Торе: «Так познай же сердцем своим, что, как наставляет человек сына своего, так Бог, Всесильный твой, наставляет тебя» (Дварим, 8:5). И, если жизнь похожа на школу, то выясняется, что после начального этапа обучения каждая душа в индивидуальном порядке устремляется к высшему образованию, укрепляющему ее в соответствии с ее способностями.

Наши мудрецы, благословенна их память, говорят, что в грядущем мире мы сумеем вознести благодарность как за полученные приятные сюрпризы, так и за нелегкие поучения, данные нам на благо, как написано в Талмуде: «Будущий мир не похож на этот мир: здесь в ответ на хорошие вести человек произносит: "Благословен... за то, что добрый и творит добро", а на плохие — "Благословен... Судья праведный". В будущем же мире на все он скажет: "...За то, что добрый и творит добро"» (Псахим, 50:1).

#### ВОЕННЫЕ БУДНИ

#### ДОГОВОР

#### ИТА МИНКИНА

Мы забежали в мамад (комнату-убежище) и закрылись там, только окно не удалось плотно закрыть: остался зазор где-то пять сантиметров — между его железными створками. В этот зазор палестинец снаружи просунул дуло автомата Калашникова и начал стрелять в нас.

Младшая дочь была в шкафу, та, что постарше, — рядом с ней. Жена — рядом с дочерьми, и там же спряталась собака. Наш сын закрывает собой маму и сестер от пуль и осколков.

У второго сына был пистолет, и у меня тоже. Мы спрятались за кроватями, я говорю ему:

— Каждый раз, когда в окно просунут дуло автомата, — стреляй по нему, стреляй по его рукам!

Жене и другим детям я сказал:

— Каждый раз, когда автомат появляется в окне, вы кричите: «Шма Исраэль!» А мы стреляем по рукам!

Разделили обязанности между всеми.

И когда в следующий раз он начал снаружи открывать окно пошире, чтобы увеличить «сектор обстрела», мы выстрелили и он вскрикнул от боли.

Они попытались просунуть гранату в комнату. Просунули в зазор в окне, мы замерли, ждем — еще несколько секунд и раздастся взрыв... Это секунда, когда ты замираешь, немеешь, а душа — кричит!

Гранаты не взорвались почему-то, но каждый раз, когда мы ждали взрыва, у меня был прямой разговор с Ним, прямая связь.

Подведение итогов... (плачет).

«Если Ты хочешь нас забрать... Но я не дам своим жене и дочерям попасть к ним в плен. Это — нет. Мы умрем все здесь... Дай нам умереть вместе тут, но не в плен».

Я говорил с Ним: «За что? Разве я такой плохой человек, что Ты хочешь смерти моей семьи?..»

Они лили бензин в комнату и пытались поджечь его, мы кричали «Шма Исраэль!», они через окно бросали в комнату горящие





фитили, чтобы поджечь бензин, но фитили тухли, не долетев до пола.

И я снова говорил с Ним: «Мои дети здесь, мы в Твоих руках... Не знаю, позволено нам или нет, но мы умрем как в Масса-

За окном крики: «Смерть евреям!». Пахнет гарью. Автоматные очереди.

И вдруг они оставили нас. Неясно, почему...

Когда мы вышли... потом... во дворе было восемь пар их обуви, стояли в ряд. Значит, они молились там, в нашем дворике. Вчера я спросил одного араба:

— Когда бывает такое, что вы снимаете обувь и начинаете молиться в середине нападения?

И он ответил:

— Когда мы видим что-то сверхъестественное. Что-то, что мы не можем объяснить. Непонятное. Что там Б-г...

Потом после всего... мы с семьей приехали в Ришон, я вышел из машины, когда увидел первого человека в кипе — это был продавец в магазине. Выхожу из машины, захожу к нему в магазинчик.

— Здравствуйте, мне нужна консультация. Я вижу, вы в кипе. С кем я могу поговорить?

Он говорит:

— А... вон там, видите, за углом есть синагога, заходите внутрь. Подниметесь по лестнице. На втором этаже всё время учатся, там всё время есть кого спросить.

Это была синагога Марциано. Поднимаюсь на второй этаж, сразу вижу двоих — сидят, учатся. Кричу им:

— Вот вас-то я и ищу!

Они смотрят на меня как на ненормального: «Что еще за типа нам принесло?»

Я сел с ними и только спрашивал и спрашивал, а они отвечали, и на все мои вопросы могли ответить. И они объяснили мне всё... что произошло с нами.

И вот что я понял. Потом. После разговора с ними, когда вышел на залитую солнцем улицу, огляделся вокруг. Мир был тот же, но в чем-то он уже не был тот же, и после того, что мы пережили уже, думаю, никогда не станет прежним. Это надо будет как-то привыкнуть.

И мои претензии к Б-гу — «За что?», всё такое, и «Я что — плохой человек? Не вор, не убийца, за что нам всё это?», что мы должны были прятаться в собственном доме... И все мои разговоры с Ним, и «подведение итогов», когда у меня глаза застилало пеленой от ужаса — от одной только мысли, что мои жена и дочери попадут к ним в лапы...

Так вот...

У нас есть Договор, простой понятный Договор. Как есть договор на аренду квартиры, например, в котором указаны все условия съема. Так и у нас с Ним есть Договор — в таком формате, как писали 3.500 тысячи лет назад. Там всё написано, очень доступно.

«Будете идти путями Моими, у вас будет тучные пастбища и плод земли» (Ваикра 26, см. стихи 3-13). И тут же простым и ясным языком написано: «Если не будете идти Моими путями...» (см. там же, стих 14 и далее). И если почитать там, что там написано... ой... что там написано... (плачет).

Со слов участника событий

# Недельная глава Ваешев

#### ХАНУКА

#### О ХАНУКЕ

#### РАВ ЛЕЙБ-НАХМАН ЗЛОТНИК

#### Ханука и еврейский взгляд на мир

Шествуя по кругу еврейского календаря, мы вновь приближаемся к 25му Кислева началу праздника Ханука. Вновь, как и около 2150 лет назад перед нами стоит задача, актуальность которой по-прежнему злободневна — победить в войне с Яваном (Грецией), с темнотой. Ноах дал благословение своему сыну Йефету: «Яфт Элоким леЙефет» — «Всевышний сделает прекрасное Йефету». Потомки Йефета — яваним должны нести красоту, а мидраш называет Яванское царство Тьмой. Может быть, это не тот Яван, о котором говорится в благословении Ноаха, подобно тому, как и современные греки не имеют ничего общего с яваним? (Во второй главе мидраша «Псикта Рабати» сказано, что Всевышний полностью уничтожил Яванскую империю. Следовательно, хоть современная Греция и носит название Яван, она является иным государством, а её население — не те яваним, которые были во времена Хануки). А как иначе объяснить противоречие между прекрасным, красотой, возрождением — с одной стороны, и тьмой — с другой?

Человеческое тело это творение Всевышнего, но представителям обоих полов заповедано прикрывать его как можно полнее. Адам и Хава до греха были без одежды и не стеснялись своих обнажённых тел. Преступив Слово Творца, они пытаются скрыть свою наготу. Правомерно предположить, что их тела не обезобразились после того, как первый человек съел плод Древа Познания Добра и Зла — нет, это дурное начало, вошедшее в сознание человека, сделало возможным использование красоты и гармонии во имя зла. Эпоха Возрождения, принесшая с собой бурное раз-

витие науки и рассвет искусства, не имела под собой Бжественной основы и потому обратилась для человечества невероятным падением морали, вкуса, да и разума в целом, принесла миру крах и катастрофу.

Распознать «туму», нечистоту, может только «хахамлев» — мудрый сердцем. Тот, кто наполнен Торой и трепетом перед Творцом, может быть уверен в том, что даже многочисленное, хорошо обученное и оснащенное войско вовсе не является залогом победы над крошечным отрядом, вооружённым вилами и косами, состоящим из учащихся ешивы. Лишь тот, кто наделён реальным взглядом на мир, чей взор не затуманен обманчивыми нагромождениями информации, может чётко осознавать, что человек, для которого занятие Торой — смысл жизни, несоразмерно сильнее нечестивца. Он может распознать истинную красоту и великолепие и понять, в каком направлении и к какой цели следует их вести. Самая блестящая научная теория, прекрасно обоснованная и неоспоримо доказанная, может явиться для человека смертельно опасным капканом, который лишит его счастья, заставив полностью отказаться от своего предназначения в этом мире.

Возможность обмануться родилась в момент греха Первого человека, а в нашем поколении сила этой возможности велика как никогда. Когда мы читаем в Торе о Вавилонской башне, нам становится смешно: строить какуюто башню, чтобы добраться до Всевышнего! Ведь Он всех выше, сколько не строй! Почему же современные технологии, цель которых состоит в том, чтобы победить Высший Разум, не смешат нас, а, наоборот, окутывают своей смертельной



паутиной? Рушатся жизни, семьи, города и страны. Многие из тех, кто не распознал опасность, сегодня плачут. А сколько слёз ждет тех, кто срочно не изменит свой взгляд на мир, в котором многочисленные войска нечестивых врагов стремятся победить святость?

Победить в этой войне с Яваном можно только воспользовавшись принципом Маккавеев: «Кто за Бга — ко мне!». Только тот, кто выбрал путь Творца, может выжить в этой смертельной битве. Только у того, кто смотрит взглядом Торы, есть возможность, являясь меньшинством, победить большинство. Будучи святым, возобладать над будничным. Живя Торой, покорить зло.

Заповедь празднования Хануки — это желание Творца, открытое нам мудрецами Торы. Зажигая свечи, читая «Алель», делая вставки в молитвах и в «Биркат аМазон», мы исполняем постановления мудрецов. Вместе с этим мы выполняем заповедь Творца «не откланяйся от всего, чему тебя обучат мудрецы, — ни вправо, ни влево». В трактате «Брахот» Вавилонского Талмуда (4б) сказано: «Всякому, кто преступает слова мудрецов, — наказание смерть». Губернатор Вены, большой поклонник еврейских святых книг и почитатель великого еврейского мудреца рава Йонатана Айбишюца, задал ему весьма правомерный вопрос: «Почему за нарушения Торы часто нет смертельного наказания, а за любое нарушение слов мудрецов — лишение жизни?». На этот вопрос рав Йонатан Айбишюц ответил так. «Если Ваше Превосходительство прикажет мне выйти вон, и я ослушаюсь, вряд ли Вы станете стрелять в меня. Скорее всего, Вы изыщите другой способ наказания. А вот солдат, который охраняет Вашу резиденцию, не станет думать дважды. Если ктонибудь вздумает проникнуть в Ваши покои он вначале крикнет ему: "Стой, стрелять буду!", а в случае неповиновения — нажмёт на курок. Ведь одним своим авторитетом простой солдат не повлияет на нарушителя. Мудрецы Торы — это солдаты, охраняющие дворец Царя всех царей, и для того, чтобы сохранить царские покои, они вынуждены "стрелять". Что же касается прямого неповиновения воле Царя, то, поскольку трепет перед Царем велик, иногда достаточно немного поругать для того, чтобы вернуть нарушителя на путь истинный».

Исполняя повеления мудрецов, мы демонстрируем тем самым свою веру в Творца, который даёт каждому поколению подходящего именно ему капитана. Мы не всегда до конца понимаем все «зачем» и «почему». Но ведь и пилот самолёта часто не знает всех деталей конструкции воздушного корабля и почему нужно поворачивать именно этот регулятор или давить именно на тот рычаг. Просто он уверен, что если не сделает то, чему его научили, самолёт обязательно потерпит крушение и разобьётся. Каждый из нас — пилот своего корабля, и если мы будем слушать штурмана только тогда, когда понимаем причину команды, мы можем разбиться, не успев взлететь. Создатель корабля — Всевышний, штурман — мудрецы Торы, которые верно направляют своих пилотов к верной цели, заданной Создателем.

Доверяя мудрецам Торы, мы заявляем о том, что только глазами Торы мы готовы смотреть на этот мир. Только такое видение бытия является истинным и реальным, а все что вне его — об ман, крах и смерть. Потому что создатель корабля — Всевышний, а капитан — его мудрецы. Не уничтожение еврейских тел было задачей яваним, а истребление еврейского взгляда на мир, который несет свет. Лишь благодаря этому свету возможно увидеть реальное великолепие и величие, которые несут в себе слова Творца. И подобно тому, как много лет назад свет победил тьму, так и теперь, когда нашествие тьмы сильно как никогда, оно будет обязательно побеждено, даже если мы будем малочисленны, но сохраним чистоту и верность Торе.

#### Ханукальные свечи — общая обязанность всей семьи или каждого её члена в отдельности?

«Шулхан Арух», рассматривая законы Пурима, постановляет: если Свиток Эстэр

читал мальчик в возрасте младше тринадцати лет и одного дня (то есть до возраста «бармицвы», когда он с точки зрения закона Торы ещё не обязан исполнять заповеди), то взрослые, которые слушали его и не читали сами, не выполнили заповедь чтения Свитка. Причина в следующем. В ряде случаев, когда еврей выполняет заповедь за себя, эта заповедь может засчитаться также и другому еврею, который её не исполнял. Если человек уже исполнил заповедь, а сейчас выполняет её только для того, чтобы она засчиталась его ближнему, в действие вступает принцип «все евреи отвечают друг за друга» («Швуот» 39а). Именно благодаря тесной духовной связи есть возможность в определённых случаях исполнять заповеди за другого человека. В ситуации, когда человек ещё не успел исполнить заповедь, которая связана с чтением текста (чтение Торы или свитка Эстер) или произнесением благословений, эта заповедь может зачитаться всякому, кто будет его слушать, даже если бы не существовал принцип взаимной ответственности евреев. Ибо существует ещё одно правило: «тому, кто внима тельно слушает, это засчитывается, как будто он сам произносит».

В приведённых правилах существуют определённые ограничения. Одно из них заключается в том, что исполнить заповедь за другого возможно, только если уровень обязанности того, кто выполняет заповедь активно, не ниже уровня обязанности того, кто выполняет её пассивно. Хотя мальчик, который ещё не достиг возраста тринадцати лет, тоже должен читать Свиток Эстер, но уровень его обязанности отличается от уровня обязанности взрослого мужчины (старше тринадцати лет). Взрослым людям заповедано читать Свиток Эстер пророками, а ребёнок, не достигший возраста «бармицвы», обязан выполнить эту заповедь, как и все остальные, только в рамках подготовки к «настоящему» исполнению, которое становится возможным по достижении тринадцати (у девочки — двенадцати) лет. Обязанность эта установлена мудрецами, поэтому пока мальчик не достиг возраста тринадцати лет и одного дня, он не может исполнить заповедь так, чтобы она «засчиталась» взрослому человеку.

Излагая законы зажигания ханукальных свечей, составитель «Шулхан Аруха» упоминает мнение некоторых законодателей, гласящее, что мальчик, достигший возраста, в котором его уже начинают приучать к исполнению заповедей (шестьсемь лет), но ещё не «взрослый» (то есть младше тринадцати лет), может зажечь свечи за всю семью, включая и взрослых. И это будет засчитано взрослым как выполнение заповеди. (Подчеркнём, что закон установлен в соответствии с другим мнением, согласно которому зажигание ребёнка, не достигшего возраста бар или батмицвы, не «засчитывается» взрослым).

Чем объясняется это различие между законами чтения Свитка и других заповедей и законами зажигания ханукальных свечей? Можно объяснить его тем, что обязанность зажигать свечи возложена не на каждого члена семьи, а на всю семью в целом. Главное — чтобы в каждом доме горели ханукальные свечи, а не чтобы каждый обязательно их зажёг (и так следует из слов рабейну Нисима в комментарии к трактату «Псахим», 76).

Если ханукальные свечи зажёг умственно отсталый, глухонемой (статус которого такой же, как у умственно отсталого) или ребёнок это не считается исполнением заповеди, так как их разума недостаточно, чтобы посвятить свечи празднику Ханука. Однако есть те, кто считает, что ребёнок, достигший «гиль хинух» (возраста приучения к заповедям), может зажечь ханукальные свечи для взрослых. Они объясняют это следующим образом: в этом возрасте ребёнок уже понимает, во имя чего он зажигает свечи, поэтому свечи в полную меру считаются ханукальными.

\*\*\*

Самая предпочтительная форма исполнения заповеди зажигания ханукальных свечей то, что Талмуд называет «мэадрин» («лучшее из лучшего») согласно Рамбаму, следующая. В первый день праздника (либо



в канун праздника перед заходом солнца, либо сразу после выхода звёзд, либо между заходом солнца и выходом звёзд — в соответствии с обычаем, принятым в данной общине) глава семейства зажигает одну свечу за каждого мужчину — члена семьи. А затем добавляет по свече каждый день за каждого мужчину.

Ашкеназский законодатель Рамо постановил, что каждый мужчина в семье зажигает свечи сам. Раби Акива Эгер поясняет: для того, чтобы остальные члены семьи мужского пола, а не только хозяин дома, могли произнести благословение, зажигая ханукальные свечи, они должны считать, что при зажигании свечей хозяин дома выполняет заповедь только для себя и женщин.

Мужчины, которые зажигают каждый свои ханукальные свечи, не считаются выполнившими заповедь, если зажёг только хозяин дома. То есть зажигание хозяина дома им не засчитывается вообще, иначе их собственное зажигание не может считаться самостоятельной заповедью, оставаясь лишь «дополнением».

Поясним. Глава семейства по букве закона может ограничиться зажиганием одной свечи каждый день — за всех членов семьи. «Мэадрин» — предпочтительная форма выполнения заповеди — чтобы за каждого мужчину в семье зажгли по свече. «Мэадрин мин амэадрин» («лучшее из лучшего») — это прибавлять по свече каждый день Хануки. Если глава семьи, зажигая ханукальные свечи, собирался «включить» в исползаповеди нение остальных мужчин семейства, а они, со своей стороны, также хотели, чтобы глава семьи выполнил заповедь и за них, получается, что все выполнили заповедь на минимальном уровне. А если после этого каждый из них зажжёт свои ханукальные свечи, они выполнят «идур» добавят элемент, поднимающий уровень исполнения заповеди. А на такое добавление произносить благословение не положено.

Поэтому раби Акива Эгер и предупредил тех, кто хочет зажечь самостоятельно, что-бы не «принимали участие» в заповеди гла-

вы семейства, а зажигали изначально с целью выполнить заповедь зажигания ханукальных свечей. В этом случае каждый произносит благословение на своё зажигание, сам исполняет заповедь и всё вместе будет считаться исполнением заповеди на уровне «мэадрин» каждый мужчина в семье зажёг свои ханукальные свечи.

Упомянем ещё один закон, который приводит Рамо. При зажигании ханукальных свечей запрещено зажигать одну свечу заповеди от другой. По букве закона в течение всех восьми дней праздника заповедь считается выполненной уже во время зажигания первой свечи. Дополнительные свечи (которые зажигают во второй и последующие дни Хануки) — это элемент, поднимающий уровень исполнения заповеди до уров-«мэадрин». Поскольку «дополнения к заповеди» ниже уровня исполнения заповеди как таковой, получается, что свечу с меньшим статусом зажигают от свечи с большим статусом, что является в какойто мере проявлением «неуважения» к первой свече, статус которой выше.

Автор известного комментария «Маген Авраам» к «Шулхан Аруху» замечает: если в доме каждый мужчина зажигает свои ханукальные свечи, исполняя закон на уровне «мэадрин» (для каждого своя личная ханукальная свеча) им запрещено зажигать свои свечи от свечи главы семейства. Глава семейства исполнял заповедь как таковую, и, соответственно, статус его свечи выше, чем у свечей домочадцев, которые зажигают свои ханукальные свечи в рамках «дополнения к заповеди». И если они воспользуются огнём его свечи — это будет в какойто мере проявлением «неуважения» к этой, главной свече (как и при зажигании от неё свечей в последующие дни Хануки).

Раби Акива Эгер не принимает мнение автора комментария «Маген Авраам». Ведь если, как было сказано выше, остальные мужчины в семье не «принимают участия» в заповеди главы семейства, то они исполняют заповедь зажигания свечей Хануки как таковую, а не как «дополнительный элемент», и их свечи не менее важны, чем све-

ча хозяина дома. И тогда — почему бы не зажечь их свечи от свечи хозяина дома?

Позицию автора комментария «Маген Авраам» можно объяснить, исходя из упомянутого выше принципа. Необходимо, чтобы в каждой семье горела свеча Хануки. И если один из членов семьи зажёг свечу, которая может считаться ханукальной, то обязанность выполнила вся се мья. В таком случае свечи, которые зажёг хозяин дома, особенные это ханукальные свечи семьи. И даже если другие мужчины семьи не «участвуют» в зажигании главы семейства, а зажигают свечи отдельно, выполняя заповедь самостоятельно, всё равно «семейные» ханукальные свечи важнее: их зажигание это выполнение обязанности всего дома, всей семьи, чтобы в каждой семье горели ханукальные свечи. Поэтому автор комментария «Маген Авраам» и запретил зажигать свечи от свечи хозяина дома.

\*\*\*

Брискер Ров (рав Ицхак Зеев Соловейчик — раввин Брест/Інтовска в начале прошлого века) пишет: когда речь шла о законах обрезания, мнения Рамбама и Рамо о дополнительном элементе заповеди разошлись. Есть ли самостоятельный смысл в дополнительном элементе заповеди, «украшающем» её — «идуре», или «идур» имеет смысл лишь тогда, когда он является продолжением заповеди? Тот же спор должен быть и в отношении ханукальных свечей.

Согласно Рамбаму, после того, как хозяин дома зажёг свои ханукальные свечи, заповедь выполнена. Если после этого другие мужчины семейства будут зажигать свои свечи, для хозяина дома это будет как «идур» (дополнительный элемент заповеди), уже не связанный с заповедью напрямую, и произносить благословение на такое зажигание невозможно. Рамо же считает, что этот дополнительный элемент важен сам по себе. И если остальные мужчины не «участвуют» в заповеди хозяина дома, а зажигают свечи каждый отдельно, в «сумме» это расценивается как «мэадрин» — лучшее исполнение заповеди — и для главы семьи тоже.

Рав Шах в книге «Ави Эзри» задаёт вопрос: почему, согласно Рамбаму, в таком дополнении нет смысла? Ведь когда глава семьи зажигает свечи, остальные мужчины не выполняют запо ведь зажигания ханукальных свечей. Получается, что когда они зажигают свечи самостоятельно, они понастоящему выполняют заповедь как таковую — и есть в этом великий смысл. И, конечно следует произнести же, благословение на такое зажигание, ведь в результате вся семья выполняет заповедь на уровне «мэадрин» (лучшее исполнение заповеди), когда каждый член семьи отдельно зажигает свои ханукальные свечи.

На вопрос автора «Ави Эзри» можно было бы попытаться ответить, исходя из того же принципа. Когда свечи зажигает хозяин дома, он исполняет заповедь не только как один из членов семьи, но и выполняет обязанность всей семьи, чтобы в семье горели ханукальные свечи. И после того, как глава семьи зажёг свечи, обязанность всей семьи выполнена. Зажигание всех остальных ханукальных свечей — это уже дополнительные элементы. Согласно Рамо, эти элементы важны и на них можно произнести благословение, а Рамбам считает, что в самом дополнении, если оно оторвано от заповеди, смысла нет, и произносить на него благословение невозможно.

\*\*\*

До сих пор речь шла о свечах, которые зажигают мужчины. Женщины обычно не зажигают ханукальные свечи, а «участвуют» в зажигании главы семьи, хотя обязанность эта возложена на женщин так же, как и на мужчин, ибо чудо Хануки произошло также и благодаря заслугам женщин. Почему же им не зажечь свечи отдельно, каждой для себя, как это делают мужчины, которые не «участвуют» в зажигании главы семьи?

Автор книги «Мишна Брура» цитирует из книги «Олат Шмуэль»: «Женщины не принимают участие в "мэадрин" — выполнении дополнительного элемента заповеди». «И всё же, — продолжает автор книги "Мишна Брура", — если женщины хотят, они могут не "участвовать" в выполнении заповеди





женщинам, женщины также обязаны зажигать ханукальные свечи!

хозяином дома, а зажечь свечи отдельно и даже произнести благословение, так как ашкеназские женщины произносят благословения и на исполнение тех заповедей, которые они выполнять не обязаны (связанных с временными рамками)».

Возникает вопрос: если женщина не «участвовала» в заповеди хозяина дома, тогда она выполняет заповедь как таковую, зажигая свечи сама. Как же можно сказать, что женщина произносит благословение на зажигание ханукальных свечей «потому что ашкеназки произносят благословение и на выполнение тех заповедей, выполнять которые не обязаны»? Ведь поскольку народ удостоился чуда благодаря, в том числе, и

И на этот вопрос можно ответить, исходя из уже знакомого нам принципа. Если обязанность семьи исполнена (свечи горят), то каждое следующее зажигание будет уже «мэадрин» — дополнительным элементом. А это уже предписание, связанное со временем, от выполнения которого женщина, по общему правилу еврейского закона, освобождена. То есть обязанность женщины состоит в том, чтобы в доме горели свечи, а исполнение дополнительных элементов — это отдельное постановление, связанное с временными рамками.

#### ХАНУКАЛЬНЫЕ КАНИКУЛЫ

#### САРА-ДЕБИ ГУТФРОЙНД

Елка и ханукия, лыжня и антисемитские шуточки. История еврейской девочки из Нью-Йорка, которая заново открыла свое еврейство.

Когда мне было 15 лет, наша семья отправилась на лыжный курорт. Целую неделю мы готовились к соревнованиям, карабкаясь на заснеженные горы Канады и спускаясь по отполированным лыжными ботинками дорожкам. Я и не представляла, что эти каникулы станут поворотным пунктом в моей жизни.

В горнолыжной школе учились мои сверстники, в основном, довольно дружелюбные. Я была единственной еврейкой в группе — событие нетривиальное для девочки, которая выросла в еврейском квартале Нью-Йорка, посещала еврейскую школу и летом отдыхала в еврейских лагерях.

В тот год Ханука и Рождество совпали по датам. Пока мы с братом сосредоточенно зашнуровывали лыжные ботинки, все остальные громко обсуждали праздничные планы. Когда инструктор спросил, кто при-

дет на рождественскую вечеринку, мы смущенно опустили глаза. В гостиничном номере нас ожидала серебряная ханукия.

На лыжной базе тем временем готовились к веселью. Я впервые в жизни увидела вблизи богато украшенную рождественскую ель. Гирлянды и позолоченные украшения буквально ослепила меня. «Ну, ты идешь на вечеринку или нет?» — спросила девочка, с которой мы вместе тренировались. Я призадумалась.

Гм. Я ведь могу зажечь менору вместе с членами нашей семьи, а затем присоединиться к празднующим лыжникам. Буквально на несколько минут. Я не собираюсь ничего пить и есть. С моей стороны неучастие в общем веселье выглядело бы как явное асоциальное поведение...

Когда я сообщила папе, что иду на рождественскую вечеринку, он удивился. Но уже через секунду сказал: «Ладно. Возвращайся не позже одиннадцати». Мы доели традиционные картофельные оладьи —

Недельная глава Ваешев

латкес, и тут брат заявил, что тоже пойдет со мной.

Комната на лыжной базе была наполнена запахом хвои и мерцающими огнями гирлянд. Звучали песни, которые были мне знакомы по радиотрансляциям. Я присела рядом с подружками, которые предсказывали итоги грядущих соревнований. Мы были уверены, что парень по имени Этан победит. Высокий голубоглазый блондин из Швейцарии катался на лыжах чуть ли не с самого рождения.

Внезапно Этан и его брат оказались рядом с нами. На них были одеты одинаковые зеленые куртки. Этан спросил нас: «Знаете анекдот о том, как один еврей...»

Всё поплыло вокруг. Странно, раньше у меня не было проблем со здоровьем. Я почувствовала, что кровь прилила к лицу. «Этан, я еврейка!» — громко сказала я.

Все вокруг замолчали. Можно было услышать малейшее дуновение ветра. «Еврейка?.. — пробормотал Этан. — Но ведь ты совсем не похожа на еврейку».

Я всегда думала, что антисемитизм остался где-то далеко в учебниках истории. В Нью-Йорке быть евреем считалось престижно. Я хлопнула дверью, выбежала из здания лыжной базы и побрела домой, окруженная сонмом снежинок.

В гостиничном номере я изучала свое отражение в зеркале. Что такое быть похожей или непохожей на еврейку? Да, у меня светлые волосы и зеленые глаза. И что?

Внезапно я поняла, что означает быть похожей на еврейку. Я осознала, что хочу еще раз полюбоваться огоньками ханукии и быть частью народа, для которого их яркое пламя символизирует силу и духовную мощь.

Соревнования были назначены на утро следующего дня. По периметру лыжни были укреплены красные и черные флажки. Обида подстегивала меня. После оглашения результатов оказалось, что я опередила всех учеников горнолыжной школы, за исключением, разумеется, Этана.

Пришло время финального спуска. Мы стояли на вершине горы, стараясь не глядеть друг на друга. Свисток судьи. Я яростно заработала лыжными палками, но Этана было не догнать.

И тут произошло нечто неординарное. Этан потерял равновесие и рухнул в сугроб. Пока он вставал на ноги, я успела перегнать его и пересечь финишную черту.

Этан приблизился ко мне: «Поздравляю. Не обижайся на меня. Это всего лишь анекдот...»

Я сняла лыжи и пошла по направлению к базе. Елка сверкала огнями и игрушками не меньше прежнего, но она уже не будоражила мое сердце. Я ощущала, что в моей руке факел, который я должна передать следующему поколению.

Я повернулась и пошла домой.

#### БЫТЬ ПОСЛЕДОВАТЕЛЬНЫМ

#### РАВ РЕУВЕН ПЯТИГОРСКИЙ

Приводим целиком статью, опубликованную в газете «Маарив» и переведенную нами по возможности точно. (Свои замечания относительно некоторых терминов мы поместили в скобки.) Заметим, что «Маарив» далека от того, чтобы быть рупором религиозной части населения Израиля. Более того, она сделала себе имя именно на том, что последовательно выступает против «религиозного засилья». Тем интересней зарисовка, написанная честным человеком, причисляющим себя к атеистам. Вот она. Без комментариев с нашей стороны.

В один из погожих дней Хануки шел я по улице и повстречал старого университетского приятеля. На вопрос, как дела, он ответил, что все в порядке, вот только сын создает проблемы. Видно было, что о сыне



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

он говорит с гордостью. Поэтому приличие требовало, чтобы я спросил:

- И какие проблемы он создает?
- Перед Ханукой приходит из школы и говорит: «Папа, Макавеи были ортодоксами?» (Так в Израиле зовут религиозных евреев.) Я сразу понял, что вопрос задан не просто так. Но ты же со мной знаком, я тоже неглупый человек. Поэтому сразу постарался уйти от расставленной ловушки: «Раньше не было ортодоксов и неортодоксов. Все было по-другому». Знаешь, что он спросил? «Тогда почему Матитьяу убил еврея, согласившегося принести в жертву свинью, как того требовали греки?»
- Хороший вопрос, согласился я. Но не опасный.
- Верно, сказал мой приятель, особенно если учесть, каков был следующий вопрос. А он был такой: «Мы ведь тоже едим свинину, не правда ли?» Ты же знаешь, иногда в ресторане, во время семейного торжества, подходит официант и ты заказываешь у него «белое мясо». Никто ему не говорит принеси свинины. Вот сын и спрашивает: «Разве мы не похожи на того еврея, который был с греками, но против Матитьяу?» Что я должен был ответить?
- Действительно, что ты должен ответить?
- Не знаю, что должен, но ответил, что это не одно и то же. Есть свинину и соглашаться с угнетателями евреев разные вещи. Впрочем, пришлось уступить: «Да, Макавеи были ортодоксами». Но самое интересное только тогда и началось. Он спросил: «Получается, что если бы мы жили в ту эпоху, то воевали бы против них?» Я тут же заявил, что ни в коем случае! Ведь они, как и мы, евреи!
- Хороший ответ, согласился я, остроумный. Надеюсь, твой сын был удовлетворен?
- Какое там. Он заранее подготовился, чтобы загнать меня в угол. «Хорошо, мы бы не воевали против них. Но и не присоединились бы к ним, верно?» Каков язык! Весь в меня. Смотрит в самый корень.

- Не отвлекайся. Что ты ему ответил? Мне и самому уже интересно.
- A что бы ты ответил на моем месте? спросил он меня.
- Что если бы жил в то время, то был бы совсем другим человеком. То был бы не я. Так что не о чем и говорить.
- Именно эти слова я и произнес! Но моего сына не проведешь. Он с ангельским видим предложил: «Хорошо, тогда поговорим о нас теперешних. Почему празднуем Хануку? Ведь ты сам только что сказал, что это праздник победы ортодоксов»... Я думаю, он очень хорошо подготовился к диспуту. Пришлось что-то промямлить про национальный аспект праздника, про победу над врагами, одержанную с помощью еврейского оружия, и прочее. Но он, по-моему, только этого и ждал. «Хорошо, говорит, а что написано на свивоне?» (Свивон — волчок, в который принято играть на Хануку.) Ты же знаешь, что на нем написано. Нес гадоль ая кан, Большое чудо случилось здесь. (Здесь — значит в Израиле.) Вот он и спрашивает: «Разве это не о чуде с маслом, которое нашли в Храме? А что делали в Храме? — В нем молились! Но мы же не молимся! Значит, для нас это никакое не чудо! Почему мы тогда справляем Хануку?»
- Надо было с самого начала не петлять, сказал я, а говорить честно.
- Я это понял, но слишком поздно. «Да, говорю, ты прав. Мы ведем себя не слишком последовательно». И тут, представь, он посмотрел на меня, как учитель смотрит на нерадивого ученика, и сказал: «Пора вести себя последовательно. Или свинина, или Ханука». И я согласился.
  - Согласился в чем? Стать ортодоксом?
  - Нет, до этого пока не дошло...

Разговор до сих пор не выходит из моей головы. Мы ведем себя непоследовательно и не замечаем этого. Делаем вид, будто не знаем, что та война была войной между ортодоксами и «эллинистами», а не между евреями и греками. И если бы мы, будучи такими же как сейчас, жили в то время, то или выступили бы против Макавеев, или в луч-

шем случае заняли бы нейтралитет. Ибо позиция Матитьяу и его сыновей — позиция религиозных фанатиков, которая нами осуждается. Мы, пожиратели «белого мяса» и воскурители фимиама разного рода идолам, являемся «эллинистами» нашего времени. «Эллинистами», которые не понима-

ют того, что понял маленький философ, задавший отцу несколько вопросов. Отец согласился с его правотой. Если мы отказываемся признать в Хануке религиозный аспект, то моментально возникает дилемма:

Или Ханука, или свинина!

#### ХАНУКАЛЬНЫЙ ТОСТ

#### ГАДИ ПОЛЛАК

Тяжело говорить о Хануке. Да и, в-общем, особо нечего.

Что празднуем?

Победу над митъявним? Ну так, вот же они. Живые-румяные. Руководят. Диктуют. Просвещают тем-

ных мракобесов. Макабиады проводят.

А может, мы празднуем возобновление Храмовой службы?

Тогда о чем мы плакали девятого Ава?

Ну, значит, празднуем восстановление еврейской независимости от народов мира и установление власти Торы?

Нет. Нету у нас никакой независимости. И власти Торы - тоже нету.

Так по какому поводу у нас тут играет веселье целых восемь дней?

А вот по какому. Мы празднуем факт превосходства силы духа над культом силы.

Очкастый аврехчик сильнее боевого слона. Объяснить этот феномен с точки зрения вульгарного материализма крайне

затруднительно. Но, тем не менее, это превосходство настолько явно, что эти самые материалисты даже не пытаются его отрицать. В истории человечества есть вагон примеров тому, что для победы со-

> под рукой группу армий, несколько танковых корпусов и развернутые батареи баллистических ракет. Как и тому, что обладая самой навороченной армией в регионе - можно с оглушительным успехом отступать по всем фронтам. Потому что

> > сила оружия - дале-

ко не главное усло-

вие для победы.

всем не обязательно иметь

То, что у нас сегодня нет Храма, власти и независимости - признак всего лишь физической слабости. И, если наше сегодняшнее положение не отличается от положения времен Антиоха Эпифана - то и результаты вполне себе могут не отличаться от результатов времен Хашмонаим. Нужна лишь сила духа.

А в этом смысле с нами мало, кто может посоревноваться. С праздником