СУББОТНИЙ ВЫПУСК МАТЕРИАЛОВ ПОРТАЛА | WWW.TOLDOT.RU

## ФОНД НАСЛЕДИЯ

РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА

НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ТОРЫ «ТАЗРИА - МЕЦОРА» 235 ВЬ

## Ицхак Зильбер ПРАЗДНИК ПУРИМ И СВИТОК ЭСТЕР

### **BHOMEPE:**

| НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ТАЗРИА - МЕЦОРА3 |
|----------------------------------|
| ВРЕЙСКИЙ ЗАКОН11                 |
| ОПРОСЫ К РАВВИНУ13               |
| ЕМЬЯ19                           |
| ОРА ДЛЯ ДЕТЕЙ21                  |
| НАШИ МУДРЕЦЫ22                   |
| <b>КНИЖНАЯ ПОЛКА24</b>           |
| ВРЕЙСКИЙ ПОДХОД26                |
| ВРЕЙСКИЙ ЛИКБЕЗ                  |
| от такая история 31              |
| (АЛЕНДАРЬ                        |

БЕСЕДЬ О ТОРЕ

РАВ ИЦХАК ЗИЛЬБЕР



ПОДГОТОВЛЕНО ФОНДОМ НАСЛЕДИЯ РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА

в память рава Ицхака Йосефа, сына рава Бенциона, и Гиты Леи, дочери Биньямина Ицхака в память Шломо, сына Элазара, и Доры, дочери Шломо

В недельной главе «Тазриа» («Зачнет») изложены законы, определяющие состояние ритуальной нечистоты, вызванной у женщин родами, у мужчин и женщин — белыми или бело-розовыми пятнами определенной величины, появившимися и устойчиво держащимися на теле, а также ритуальной нечистоты одежды из шерсти, льна или кожи, вызванной появившимися на них ярко-зелеными или ярко-красными пятнами.

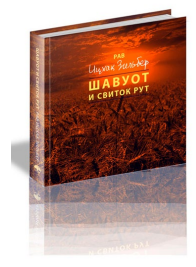
«И Г-сподь говорил Моше и Аһарону так: "Человек, на коже которого появится тускло-белое, или просто белое, или ярко-белое пятно, и образуется на их месте язва проказы, должен быть приведен к Аһарону-коћену или к одному из его сынов... И осмотрит коћен язву, и признает его нечистым"» (13:1—3).

Почему Тора заговорила о болезнях? И о болезнях ли? И в какой роли выступают здесь еврейские священнослужители? В роли медиков? Или в какой-то другой? Идет здесь речь о лечении или о каких-то иных действиях?

|               | Недельная глава<br>Тазриа - Мецора |                      |  |
|---------------|------------------------------------|----------------------|--|
| 16-17 Апреля  |                                    |                      |  |
|               | Зажигание<br>свечей                | Окончание<br>праздни |  |
| Иерусалим     | 6:33                               | 7:48                 |  |
| Хайфа         | 6:40                               | 7:50                 |  |
| Москва        | 7:19                               | 8:42                 |  |
| Ст. Петербург | 8:01                               | 9:34                 |  |
| Одесса        | 7 <b>:</b> 28                      | 8:36                 |  |
| Киев          | 7:36                               | 8:49                 |  |
| Рига          | 8:17                               | 9:42                 |  |
| Берлин        | 7:49                               | 9:05                 |  |
| Сидней        | <b>5:</b> 13                       | 6:08                 |  |
| Нью Йорк      | 7 <b>:</b> 18                      | 8:21                 |  |
| Атланта       | 7:51                               | 8:49                 |  |
| Бостон        | 7:09                               | 8:13                 |  |
| Торонто       | 7:44                               | 8:50                 |  |
| Лондон        | 7:44                               | 8:55                 |  |

#### КНИГА РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА «ШАВУОТ И СВИТОК РУТ»

#### Книги фонда «Наследие»: toldot.ru/store/books/nasledie



Эта книга, - «Шавуот и свиток Рут» шестая книга Фонда «Наследие рава Ицхака Зильбера» завершает серию «Еврейский год» и посвящена она празднику дарования Торы – Шавуот. За основу текста книги взяты уроки рава Ицхака Зильбера, рукописи, уроки рава по Торе, Пророкам, Теилим, Талмуду и Мидрашу, комментарии Раши, Рамбана, Рамбама, Бааль а-Турим, Радака, Мальбима и многих других мудрецов последних поколений. А также уроки детей рава: рава Бенциона Зильбера и рабанит Хавы Куперман. Рав Ицхак Зильбер давал уроки перед разной публикой, часто перед совсем незнакомыми с иудаизмом людьми, и старался говорить понятным, простым языком.



#### НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ТАЗРИА - МЕЦОРА

#### ЗАГАДОЧНАЯ «ПЯТНИСТОСТЬ»

РАВ ИЦХАК ЗИЛЬБЕР



Для начала уточним, что в этом отрывке имеются в виду определенной величины белые пятна цвета снега или извести, шерсти новорожденного белого барашка или скорлупы куриного яйца.

Изменения цвета кожи на теле человека могут быть вызваны болезнью, которая делает его ритуально нечистым. Определяет это только коheн.

Если пятно темнее яичной скорлупы или размером меньше квадрата со стороной 18 мм, человек заведомо чист.

Если размер и цвет пятна соответствуют указанным в Торе, человека изолируют за пределами населенного пункта.

При этом коheн смотрит, не побелели ли волоски на пораженном участке кожи и нет ли внутри пятна кусочка кожи нормального цвета. Если хоть один из этих двух признаков налицо, человека сразу признают ритуально нечистым.

Если этих признаков у пятна нет, спустя семь дней проверку повторяют.

Может случиться, что после первой проверки пятно распространилось по коже, или волоски в нем побелели, или какой-то участок зажил, обрел нормальный цвет.

Тогда второй проверкой коheн признает человека нечистым.

При отсутствии изменений (пятно не стало больше, в нем не появились белые волоски или участок нормального цвета) проводят третью проверку — еще через семь дней. Если изменений по-прежнему нет, человек должен окунуться в миквэ и после этого считается чистым.

А что происходит с нечистым человеком? Он содержится в изоляции, пока не выздоровеет. Регулярных проверок ему не делают. Когда он замечает, что положение улучшается, он сообщает об этом коheну.

Каким же образом он лечится? Об этом мы поговорим чуть ниже, когда речь пойдет о причинах этого заболевания.

Почти две трети главы посвящены анализу всевозможных изменений цвета кожи на теле. Мы уже говорили, что зажившие участки нормального цвета в районе пятна означают нечистоту. Столь же подробно глава говорит о том, как следует классифицировать пятна белого или розового цвета, появившиеся на коже после воспаления, вызванного ожогом или ударом (здесь тоже возможны два варианта: когда чело-

## «Сплетник становится причиной того, что знакомые перестают здороваться друг с другом, мужья с женами разводятся, ни в чем не повинных работников выгоняют со службы...»

век чист и когда — нечист), каковы законы о пятнах, появившихся на месте выпадения волос на голове или подбородке.

Загадочная «пятнистость», которую Тора называет проказой (это не та болезнь, которую мы так называем сегодня), может появиться не только на коже человека, но и на вещах, принадлежащих ему. Тора указывает, как надо поступить, если пятна — ярко-зеленые или ярко-красные — появились на шерстяной или льняной одежде или на кожаных изделиях. В этом случае проверки тоже производятся каждые семь дней. Одежду осматривают, при наличии сомнений убирают в закрытое место и через семь дней проверяют.

Если пятно увеличилось — ее сжигают, если не изменилось — стирают и снова прячут еще на семь дней. При третьей проверке также возможны два варианта: вид пятна не изменился — и одежду сжигают; пятно потускнело — и его срезают с одежды и кладут на нее заплату, а одежду окуна-

Таковы законы, касающиеся проказы. Очень непонятные законы. Не говоря уже о том, что нам никогда не доводилось видеть зеленых и красных пятен на одежде или на стенах домов (о пятнах на стенах говорится в следующей главе — «Мецора»), если, конечно, они не нанесены краской, непонятно, отчего они возникают и почему пропадают.

В Талмуде (Эрхин, 16a) говорится: «Сказал раби Шмуэль бен Нахмани от имени раби Йонатана: "По семи причинам могут появиться пятна на теле: [как наказание] за сплетни (лашон ha-ра, буквально — "злой язык", злоязычное высказывание о ком-то, что запрещено законом. — И.З.), за кровопролитие, за ложную клятву, разврат, гордыню, грабеж, жадность».

Таким образом, Талмуд говорит, что проказа — это заболевание-наказание. Откуда это известно?

О сплетнях. Сказано: «Клевещущего втайне на ближнего — срежу его» (Thuлим, 101:5), то есть «отрежу», изолирую его от людей.

Магид из Дубно, раби Яаков Кранц, приводит прекрасное сравнение для объяснения закона Торы, который запрещает человеку, наказанному Б-гом пятнами на теле, находиться в городе, даже среди других ритуально нечистых. Он изолируется до излечения только за его пределами, отдельно от всех.

Некий плохой мальчик терпеть не мог гостей. Стоило войти кому-то в дом, как мальчишка бросался на пол, стучал ногами, кричал и плакал: «Не хочу, чтобы дядька был тут, пусть уйдет!» Что делать? Отец нашел выход. Перед появлением гостей он уводил сына в дровяник и запирал на то время, пока они в доме, приговаривая: «Ты один, а людей вокруг много. Нельзя допустить, чтобы из-за тебя никто не входил в наш дом».

Так поступают с человеком, который мешает другим.

Сплетник становится причиной того, что знакомые перестают здороваться друг с другом, мужья с женами разводятся, ни в чем не повинных работников выгоняют со службы. Ясно, что и для него самого, и для



общества полезнее, если он будет находиться подальше от людей.

Каждому из нас надо бы поразмыслить об этом, все мы охочи до красного словца, и особенно — работники печати, радио и телевидения. Им ничего не стоит предать самой широкой огласке любую личную проблему человека.

Мне известен не один случай, когда добросовестных сотрудников увольняли из-за статейки или передачи по радио или телевидению, когда судьбы разрушались из-за того, что кому-то вздумалось во всеуслышание рассказать о происходящем в чужом доме. Газетные сплетни давно уже стали привычным делом.

О кровопролитии. Слова, которыми Давид проклял командующего еврейской армией Йоава за то, что тот убил Авнера, бывшего военачальника царя Шауля, звучали так: «И пусть не исчезнет из дома Йоава... прокаженный» (Шмуэль II, 3:29).

О ложной клятве. В Книге Царей (Млахим) есть такой рассказ:

«Нааман, военачальник арамейского царя, был возвеличен и уважаем его властелином... И человек этот был богатырем, [но] прокаженным. Арамейцы... взяли в плен... еврейскую девочку, и служила она жене Наамана. И сказала она госпоже своей: "Пусть попросит господин мой пророка, который живет в Шомроне (Элиша, ученик Элияһу. — И. З.), и тот излечит его от проказы"». И пошел [Нааман], и рассказал об этом своему владыке... И сказал царь арамейский: «Сходи, а я пошлю письмо царю Израиля». [Нааман] отправился в путь, взяв с собой десять талантов серебра, шесть тысяч золотых монет и десять перемен одежд. И принес письмо царю Израиля, [в котором] было сказано: «Я посылаю к тебе Наамана, моего раба, чтобы ты излечил его от проказы...» Когда прочитал царь Израиля письмо, он разорвал на себе одежды и сказал: «Разве я Б-г, чтобы умерщвлять и оживлять... он ищет повод [враждовать] со мною». И когда услышал Элиша, человек Б-жий, что разорвал царь Израиля на себе одежды, то послал [человека] сказать царю: «Зачем разорвал ты одежды свои? Пусть придет он ко мне и узнает, что есть пророк в Израиле». И прибыл Нааман на конях своих и на колесницах своих, и остановился у входа в дом Элиши. И послал к нему Элиша слугу, чтобы передать его слова: «Пойди, омойся семь раз в Ярдене, и вернется к тебе чистота твоего тела, и будешь чист». И разгневался Нааман, и пошел, сказав: «Вот, я думал, что он выйдет ко мне, встанет [напротив] и призовет имя Г-спода, Б-га своего, и поднимет руку свою к [пораженному] месту, и исцелит от проказы. Амана и Парпар, реки Дамаска, не лучше ли всех вод Израиля? Разве я не купался в них, но не очистился?» И повернулся он, и ушел в гневе (Млахим II, 5:1—12).

Слуги все-таки убедили военачальника выполнить указание Элиши; он погрузился семь раз в Ярден и очистился. Потом Нааман со всеми своими спутниками вернулся к пророку, заявил, что теперь он убежден: нет иного Б-га, кроме Б-га Израиля, — и попросил Элишу принять от него дары. Тот отказался.

Далее следует эпизод, ради которого мы и вспомнили всю эту историю.

Гейхази, слуга Элиши, очень сожалел, что пророк ничего не взял у Наамана, и побежал вслед за уходящим. Он догнал его, сказал, что якобы послан своим господином с просьбой дать талант серебра и две перемены одежды для двух учеников, которые только что пришли к нему из удела Эфраима, и заверил свои слова клятвой. «... Завязал [Нааман] два таланта серебра в две сумки с двумя переменами одежд, и отдал двум своим юным [спутникам], и понесли они [все это] перед [Гейхази]» (5:23).

Гейхази вернулся в дом своего господина, и пророк спросил его, откуда он пришел. «И ответил тот: "Никуда не ходил раб твой". И сказал ему [Элиша]: "Не ходило ли сердце мое с тобою, когда [тот] человек обернулся с колесницы навстречу тебе?.. Пусть же проказа Наамана пристанет к тебе и к потомству твоему навек".

И вышел тот от него [белый] от проказы, как снег» (5:25—27).

О разврате. Когда правитель Египта забрал к себе во дворец Сару, жену Авраћама, «поразил Г-сподь фараона и дом его большими язвами...» (Брешит, 12:17).

О гордыне. Во времена Первого Храма Израилем правил царь Узияћу. Он сделал много полезного для страны: строил, развивал земледелие, увеличил производство оружия. И тут ему захотелось вдруг выполнить в Храме одну из функций коћаним. Царя предупреждали, что это недопустимо, что в Храме могут служить только потомки Аћарона, но тот стоял на своем.

Он вошел в Храм, вознес воскурение, и тут же у него на лбу появилось пятно. Весь остаток жизни царь провел в изоляции за пределами Иерусалима. Сказано о причинах случившегося: «Но когда он сделался силен, возгордилось его сердце... и он изменил Б-гу» (Диврей-ha-ямим II, 26:16).

О грабеже. Если пятно появляется на внутренней стене дома, прикажет коheн — и освободят дом (см. Ваикра, 14:36). Говорят мудрецы о хозяине такого дома: он собирал чужие вещи в свой дом, пусть теперь их выносит (ибо нечистота этого пятна переходит на вещи).

О жадности. «И придет хозяин дома, и скажет конену так: "У меня как бы язва появилась на доме"» (Ваикра, 14:35). Слова «хозяин дома» относятся к человеку, который считает, что дом — его и только для него. Проказа приходит в дом к жадному.

Мы спрашивали, как лечится человек, нечистый из-за проказы.

Из всего сказанного и вытекает ответ: прокаженный лечится раскаянием.

Вся наша история изобилует примерами, которые демонстрируют, какой вред причиняют сплетни.

Сказал р. Эльазар бен Парта: «Если хочешь знать, сколько вреда от злого языка, то посмотри, как пострадали наши отцы в пустыне Синай из-за разведчиков. Разведчики плохо отзывались о стране... До этого наши предки согрешили в пустыне девять раз, и все им простилось. А приговор

вымереть в пустыне был им вынесен только за злой язык» (Эрхин, 15a).

Разведчики плохо отзывались о стране» — и такое наказание... А ведь злоязычие по отношению к людям — грех еще более тяжкий!

Йосеф рассказывает отцу обо всех, по его мнению, нехороших поступках братьев. Это создало у них ощущение, что он хочет от них избавиться, сделать их рабами, — результатом была продажа Йосефа в рабство.

Эдомитянин Доэг, первый мудрец во время правления царя Шауля, рассказал своему господину, что видел Давида в городе Нов, где жили священники, и что Давида очень хорошо там приняли. Шауль, которому казалось, что Давид хочет его убить и стать царем, понял это как подготовку восстания, и весь город тяжело пострадал.

И, наконец, самое страшное, что случилось с нами, — разрушение Второго Храма. Мы говорим: Второй Храм был разрушен из-за беспричинной ненависти. Одни утверждали, что надо немедленно восстать против римлян, освободить еврейский народ. Другие возражали: мы для этого еще недостаточно сильны, это будет бесполезным кровопролитием. И стали люди смотреть друг на друга как на врагов, и сплетничать друг о друге, и ссориться. В результате — изгнание.

Кстати, как же все-таки решать такие принципиальные споры?

Очень просто: обращаться за советом к великим людям.

Мудрецы говорят: «За три греха человека наказывают на этом свете и он много теряет в мире грядущем: за служение идолам, за разврат и за кровопролитие. Но суровее всего — за злой язык».

Необыкновенно велика награда тому, кто умеет смолчать.

Виленский Гаон сказал: «Каждый миг, когда человек смыкает уста, он удостаивается тайного света, какого не вообразить никакому ангелу и никакому [земному] творению».



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

#### **МЕЦОРА**

В недельной главе «Мецора» («Прокаженный») говорится о порядке ритуального очищения людей, которых предыдущая глава определяет как ритуально нечистых, после полного излечения от проказы, об очищении дома, на стенах которого появлялись пятна, сделавшие его нечистым, после их исчезновения, о ритуальном очищении мужчины, страдавшего истечением слизи из полового органа, и женщины после прекращения кровяных выделений.

«Живую птицу возьмет, а также кедровое дерево, и червленую нить, и иссоп, и обмакнет их и живую птицу в кровь птицы, зарезанной над родниковой водой. И окропит очищаемого от проказы семь раз, и очистит его, и выпустит живую птицу в **поле»** (14:6, 7). Как следует из стиха, для очищения человека, пораженного цараат — проказой (отсюда мецора — «прокаженный»), после излечения необходимы две кашерные птицы, кедровая ветвь, червленая нить (шерстяная нитка, особым веществом окрашенная в красный цвет) и трава иссоп. Коћен связывает красной ниткой ветку кедра с травинками иссопа, режет одну из птиц над глиняным сосудом с родниковой водой, в который стекает ее кровь, затем окунает в эту воду кедровую ветвь с иссопом и живую птицу и брызгает водой с них на очищаемого. В тот же день и на седьмой день после этой процедуры очищаемый окунается в миквэ, а на восьмой приносит в Храм соответствующие жертвы. Без этого он остается нечистым, сколько бы времени ни прошло после выздоровления.

В предыдущей главе приведено высказывание раби Шмуэля бен Нахмани, в котором он, ссылаясь на раби Йонатана, называет злоречие одной из причин появления на теле пятен цараат.

Тосафот так комментируют это место в Торе: «Слово мецора делится на два слова — моци ра ("выносит плохое", любит рассказывать плохое о людях)».

Бааль ha-Турим дополняет этот комментарий следующим рассуждением.

Пернатые непрерывно щебечут. Двух птиц берут как напоминание о болтовне очищающегося.

Обычно лашон ha-pa идет от гордости — я умнее, я выше других, как глупы поступки такого-то и т.д. Поэтому ветку кедра — одного из красивейших высоких деревьев — кусочком шерсти, окрашенной кровью особого червячка, соединяют с травой иссоп, растущей на крышах и стенах. Ты мнишь себя кедром? Ошибаешься — ты червяк, травинка.

Семь раз брызгают на очищающегося — указание на семь причин, по которым он мог быть наказан.

Одну птичку режут, а другую — отпускают. Станешь снова сплетничать — наказание может вернуться к тебе, как возвращается на старое место живая птица. Не будешь больше злословить — не вернется, как не возвращается птица мертвая.

Пятна могут появляться и на зданиях.

«Когда войдете в страну Кнаан, которую Я даю вам во владение, и Я наведу язвы проказы на дома в стране вашего владения, и придет хозяин дома, и скажет коћену так: "У меня как бы язва показалась на доме". ... И осмотрит [конен] язву, и увидит, что на стенах дома — язва, углубления ярко-зеленые или ярко-красные... и выйдет коћен из дома наружу, и закроют дом на семь дней. И когда на седьмой день коћен вернется и увидит, что язва распространилась по стенам дома, то прикажет коћен, и выломают камни, в которых язва. и выбросят их за городом в месте нечистом. А дом выскоблят изнутри и снаружи, и высыпят обмазку, которую выскребли, за городом в нечистое место. И возьмут другие камни и вставят вместо [тех] камней, и обмазку другую возьмут и обмажут дом. Если же язва опять появится и зацветет на доме после того, как выломали камни, и после скобления дома, и после обмазки, и придет коћен, и увидит, что язва распространилась по дому, проказа едкая на доме, нечист он. И пусть

## «тот, кто хочет жить правильно, должен избегать мест, где сплетничают, и не беседовать со сплетниками»

разрушат дом, его камни и его дерево, и всю обмазку дома, и вынесут за город, в нечистое место. И тот, кто вошел в дом во все дни, на которые заперли его, нечист до вечера» (14:34—46).

Интересно и то, что законы о пятнах в доме действительны только в обещанной нам стране. Причем проказа поражала дома настолько редко, что в Талмуде приводится лишь один случай, когда кто-то помнил место, где высыпали камни, на которых была язва.

Рамбам в десятой книге свода законов «ha-яд ha-хазака» — «hилхот тумат-цараат» — пишет следующее: «Слово цараат применяется в разных несхожих случаях. Побеление кожи человека называют цараат, выпадение части волос головы или бороды тоже называют цараат, изменение цвета одежды или стены дома тоже называют цараат. Изменения цвета одежды или стены — это неестественное явление. Оно было знаком [свыше]... для предупреждения лашон ha-ра. У того, кто злословил, на стенах дома появлялись пятна. Если [человек] исправился, то [цараат] проходит и дом очищается. Если продолжает злословить, то дело доходит до разрушения дома». Другими словами, не отключают электричество неплательщику, не напомнив о неуплате. Б-г не сразу наказывает человека болезнью. Сначала язва появляется на доме. Если грешник не исправляется, проказа поражает кожаные изделия и одежду. Если он по-прежнему не изменяет свое поведение — приходится сжечь одежду, разрушить дом, и только после этого появляются белые пятна на теле.

Рамбам продолжает: «Он изолируется [за городом], пока не перестанет заниматься злоязычием и высмеиванием людей. Поэтому стоят рядом два стиха: "Берегись язвы проказы и поступай так, как укажут

вам священники из колена Леви по тому, что Я им заповедал; тщательно исполняйте [это]. Помни, что сделал Г-сподь, Б-г твой, с Мирьям в пути, когда вы шли из Египта".

Вдумайтесь, говорит Рамбам, что случилось с Мирьям. Она — пророчица. Она предсказывала, что ее младший брат Моше будет спасителем евреев, растила его, стояла у реки, когда его бросили в воду, и не сказала о нем ничего плохого, но сравнила его с другими пророками, тогда как Моше был выше всех пророков, которые жили до него и после. Моше и не думал обидеться, как сказано: «А Моше — скромнейший человек из всех людей на земле» (Бемидбар, 12:3). И все же она была немедленно наказана белыми пятнами на теле.

Так что уж сегодняшним злоязычным глупцам наверняка не избежать наказания. Поэтому тот, кто хочет жить правильно, должен избегать мест, где сплетничают, и не беседовать со сплетниками. Насмешники и негодяи начинают с болтовни, потом дурно отзываются о праведниках... Потом, привыкнув злословить, начинают судачить о пророках, искать, к чему бы придраться в их словах... А потом начинают говорить против Б-га и приходят к Его отрицанию. Вот чем занимаются злодеи, сидя в компании за пустыми разговорами и сплетнями. А хорошие люди в еврейском народе беседуют в основном о Торе, и поэтому Б-г засчитывает им это в заслугу.

Рамбам цитирует пророка Малахи (3:16): «Говорили друг с другом боящиеся Г-спода, и внимал Г-сподь, и выслушал, и написана была памятная книга пред Ним для боящихся Г-спода и чтущих Его Имя».

А понимать это мы должны так: если два человека говорят о чем-то хорошем, угодном Б-гу, они вносятся в особый список Б-гобоязненных.



#### СИЛА РЕЧИ

#### РАВ БЕНЦИОН ЗИЛЬБЕР



Если не входить в детали, то ритуально нечистыми Тора признает людей, на коже которых появились особые (Тора четко указывает, какие именно) пятна. Эту болезнь Тора называет проказой (не следует отождествлять ее с заболеванием, которое так называют сегодня), а Талмуд, определяя ее причины, дает нам понять, что это — болезнь-наказание. Первым в списке грехов, наказуемых цараат (проказой), стоит злоязычие (Лашон ара).

Сказал царь Давид: «Человек, жаждущий жизни, любящий долголетие, чтобы видеть добро! Береги свой язык от зла и свои уста — от лживых слов» (Теилим, 34:13-14).

Почему первой, именно первой, причиной цараат названо злоречие, т.е. сплетня, насмешка, недружелюбные слова? Почему условием жизни царь Давид называет прежде всего чистоту речи?

Наиболее полный ответ на эти вопросы мы находим у раби Исраэля-Меира а-Коэна (1838—1933), духовного руководителя евреев Восточной Европы, одного из крупнейших авторитетов в современном иудаизме, который много занимался темой чистоты речи. Его первая книга так и называлась — «Хафец хаим» («Жаждущий жизни»), по ее

названию он и стал известен всему еврейскому миру как Хафец Хаим.

Хафец Хаим рассматривает вопрос в двух направлениях.

Тора запрещает нам сплетничать, дурно отзываться о человеке и обижать человека словом. Если мы, тем не менее, делаем это, то совершаем нарушение. Но дело не ограничивается одним нарушением. Лашон ара влечет за собой нарушение сразу многих запретительных заповедей Торы. Мало того, что язык сплетника подвергает опасности душу троих человек: самого сплетника, человека, который является предметом сплетни, и того, кому сплетню сообщают, — относительно того, кто слушает, например, сплетник нарушает запрет «не ставь перед слепым преткновения», что в частности значит — не приводи другого к греху. Нарушением запрета Торы «не мсти», к примеру, нередко становится мотив дурного отзыва о человеке, к которому сплетника побуждает мстительное чувство, и т.д. Вытекающих из злословия грехов чрезвычайно много. И наоборот: человек, строго следящий за чистотой своей речи, выполняет этим не одну, а множество заповедей. Так что и нарушение, и соблюдение законов Лашон ара оказывается исключительно весомым действием.

Во-вторых, говорит Хафец Хаим, нам известно, что Всевышний воздает человеку по его поступкам «мера за меру». Как работает этот принцип в случае Лашон ара? К человеку, который ищет в другом плохое, Свыше относятся так же: тоже ищут в нем плохое. У каждого из нас есть хорошие стороны и есть, увы, недостатки, и каждый из нас предпочитает, чтобы окружающие смотрели в первую очередь на наши достоинства. Но если мы сосредоточиваемся на неслабостях ближнего, достатках Всевышний поступает так же с нами. Получается, что дурными речами о ком-то другом мы сами привлекаем внимание Всевышнего к нашим порокам и плохим поступкам.

Хафец Хаим прослеживает этот принцип, например, в причинах, по которым Всевышний позволил нашим врагам разрушить

Иерусалим. Он рассматривает утверждение Талмуда, что причиной разрушения Иерусалима было неправильное отношение евреев друг к другу: они судили друг о друге строго по законам Торы, не зная снисхождения, забывая о прощении, милосердии и уступчивости. Но ведь среди грехов, совершаемых в этот период, тот же Талмуд и пророки называют и другие грехи! Почему же на первый план выдвинута именно эта причина? Пусть евреи и грешили, говорит Хафец Хаим, но пока они прощали друг друга и уступали друг другу, Небеса вели себя с ними так же. Когда евреи стали нетерпимы друг к другу, Небеса стали нетерпимы к ним.

Дар речи — это великая способность, отличающая человека от всех других живых существ. Разговорами о других мы решаем свою судьбу и определяем отношение Всевышнего к нам.

#### ЗНАЧЕНИЕ И ЦЕЛЬ БОЛЕЗНИ

#### РАВ ХАИМ СУНИЦКИЙ

Легко заметить, что цараат — единственная определенная болезнь, описанная в Хумаше. Эта болезнь играет существенную роль и большая часть Письменной Торы, и Устного Закона посвящены ей. Как обычно, законы цараат имеют много уровней понимания: простое значение, практическое применение, намеки и Каббалистические тайны. Мы только опишем кратко некоторые из вовлеченных предметов. Некоторые из идей будут описаны в нашем комментарии к этой главе, а некоторые — в следующей.

Известно, что физические болезни разрушают наши тела и часто могут быть инфекционными. В таком случае, люди стараются избегать больного человека, чтобы не поймать его болезнь. Однако, духовные болезни не так легко различимы, и хотя они также могут быть инфекционными, люди часто не принимают необходимые меры, чтобы избежать тех, кто духовно болен. Всевышний, по Своему бесконечному милосердию, хотел очистить Свой народ от духовных болезней и изолировать тех людей, духовная болезнь которых заразна.

Общий принцип относительно цараат это было уникальным физическим проектированием духовного дефекта. В большинстве случаев эта болезнь посылалась за грехи по отношению к другим людям, и за плохие качества. В частности сплетники, жадные и гордые люди поражались этим недугом. Когда еврейский народ был на более высоком уровне, их духовные грехи были видны прямо на коже. В действительности это означало, что их уровень был выше нашего. В наше время, мы слишком толстокожи, и хотя наши грехи действительно заражают наши души проказой, она не проектируется на кожу. Однако когда человек умирает, цараат, которая затрону-



ла его душу, видима всеми, и он изолируется от всех остальных!

Наши мудрецы описывают, что обычно Всевышний не хочет сразу наказывать тело человека. Он сначала посылает напоминание грешнику через цараат на его дом. Как часть процедуры, жадный человек теперь должен вытащить все вещи и всю посуду из дома на улицу. Теперь каждый может видеть его имущество, которое он говорил, что не имеет, чтобы отказаться от одалживания соседям. Если он не раскаивается, Всевышний посылает цараат на его одежду. Если и это не помогает, только тогда Все-

вышний наказывает грешника, посылая проказу его коже. Он должен жить вне города, пока не выучит свой урок, и проказа исчезает. После ритуального очищения он в состоянии возвратиться, чтобы жить в обществе.

Да удостоимся мы исправить наши плохие качества, нашу речь и даже наши мысли, и чтобы мы жили в единстве и дружбе, и заслужили благословение Сверху. Второй Храм был разрушен через необоснованную ненависть и сплетни[8] и когда эти грехи будут исправлены, мы будем достойны полного избавления!

#### ЕВРЕЙСКИЙ ЗАКОН

#### ЕВРЕИ И ЙОГА

#### ЕКАТЕРИНА ОРЕХОВА

Изначально йога — это путь физического и духовного самосовершенствования. И в классическом виде физическое совершенствование здесь вовсе не главное, а лишь начальная ступень по пути к духовному совершенствованию. И еврею, решившему заняться йогой, следует это понимать. Давайте проясним ситуацию.

Во-первых, евреям дан четко прописанный, заповеданный способ духовного развития, есть доступные учителя. При наличии всего этого совершенно неразумно искать альтернативные, не совсем понятные и недоступные (в глубины индийского учения вас вряд ли на территории России и СНГ кто-нибудь посвятит) пути.

Во-вторых, предлагаемый йогой способ духовного совершенствования связан на различных стадиях с пением мантр (внимание, мантра — это обращение к «божествам третьего мира», как выражаются сами приверженцы этой традиции, а не просто «вибрация звука, гармонизирующая

все вокруг», как это обычно пытаются нам, европейцам, преподнести), визуализацией различных божеств, и т.д., то есть представляет собой типичное идолопоклонство, запрещенное любому еврею Торой (да и навряд ли подобные процедуры вообще близки европейскому уму). Да, скажете вы, это же все не касается йога центров здесь, в России, в Москве, где можно просто позаниматься йога-физкультурой. Действительно, в той мере, в какой все это затрагивает занимающихся йогой непосредственно под руководством индийского учителя или его ближайших учеников, вас в обычном Московском центре йоги не затронет. Но будьте внимательны, элементы идолопоклонства зачастую присутствуют и здесь: пение/ произнесение мантр в начале или конце занятия, статуэтки и картины, изображающие десятируких, двуголовых и других «членов» индийского пантеона, находящиеся в зале, произносимые инструктором на санскрите названия асан, иногда заключающие

в себе имена божеств, музыкальное сопровождение, представляющее собой восхваление индийских божеств на санскрите, все это широко представлено. Это все тоже является идолопоклонством, даже если вы, присутствуя на таком занятии, ничего подобного не подразумеваете.

Значит ли это, что нужно отказаться от занятий йогой вообще? Нет, не значит. Физкультурные аспекты йоги (далее будем словом йога называть именно эти аспекты) очень эффективны для поддержания тела в хорошей форме, улучшения состояния здоровья, а пытаться сохранять свое здоровье еврей обязан. Кроме того, очень хорошо регулярные занятия влияют на здоровье и внешний вид женщин, подробнее об этом в статье «Женщина и йога», что особенно важно для регулярно рожающей женщины (как это принято у евреев), чтобы оставаться привлекательной для мужа. И, в конце концов, в здоровом теле здоровый дух, а значит, занимаясь йогой, вы будете способствовать собственному духовному росту, осуществляя его в рамках еврейской традиции.

Но где же найти такую йогу, чтобы заведомо никакие идолопоклоннические вещи на занятии вам не встретились? К тому же йога для еврейской женщины должна включать еще и соблюдение правил скромности, в связи с чем женщинам нужно заниматься либо индивидуально с женщиной — инструктором, либо в женских группах, где инструктор — тоже женщина. На своих занятиях правильной йогой я учитываю все эти нюансы, поэтому если вам действительно важно духовное развитие, правильная йога для вас.

#### Идолопоклонство в йоге

Продолжим тему совместимости занятий йогой с духовным развитием в рамках иудаизма (хотя, впрочем, не только в рамках иудаизма, так как известно, что запрет идолопоклонства распространяется всех сыновей Ноаха, то есть неевреев тоже). В статье «Евреи и йога» уже упоминались основные проблемы, связанные с идолопоклонством, которые подстерегают практикующих йогу. Рассмотрим некоторые из них подробнее.

Итак, уже говорилось о том, что часто в начале и/или конце занятия поется мантра. Бывает, что мантра — это одно или несколько предложений на санкрите, произносимые инструктором, которые либо предлагается по фазам повторять, либо молча слушать (а значит молчаливо соглашаться). Текст таких мантр означает поклонение и благодарность за что-то тому или иному «божеству». В качестве примера могу привести мантры, аштанга-виньяса йоги (направления, приобретающего сейчас все большую популярность, вследствие своей высокой эффективности с физкультурной точки зрения, вследствие чего все большее количество человек, ничего не подозревая, дважды за занятие утверждают, что поклоняются определенным «божествам», и, к тому же, заявляют, что древние преподаватели того, что мы привыкли воспринимать просто как физические упражнения, тоже являются «богами»). Сам текст читается на санскрите, перевод и пояснения в России известны от русскоязычных преподавателей, получивших авторизацию от индийских держателей данной традиции.

На занятиях, проводимых в свободном стиле, гораздо чаще вы встретите мантры, представляющие собой всего один-два слога, но не обольщайтесь, именно это и является обращением к сущностям, которые в классических индийских школах йоги называют божествами. Внимание, тот звук, который наиболее часто пропевают на занятиях, не просто что-то там гармонизирует, он обозначает трех главных индийских «божеств», и одновременно утверждает, что, якобы, одно из этих божеств создало мир, другое поддерживает его, третье — когда-нибудь разрушит. Таким образом, вся «гармония» этого звука заключена в типичнейшем идолопоклонстве, которое в наши дни редко где еще можно найти. И не дай Б-г нам участвовать в этом, поэтому будьте





бдительны при выборе инструктора йоги и занятия, на которое идете.

Теперь хочу затронуть еще один важный момент, о котором раньше не говорилось. В йоге имеются (и очень часто применяются на занятиях) последовательности движений, которые сами по себе представляют акт поклонения идолам. Это, так называемые, «приветствие солнцу» (сурья намаскар на санскрите) и «приветствие луне» (чандра намаскар). В классическом виде эти последовательности выполняются по несколько раз, после каждой серии читается мантра, восхваляющая упомянутые сущности. На занятиях в России мантры между сериями никто не использует, но последовательность поз остается прежней, и суть, заключенная в ней, тоже не меняется.

Вывод: йога, которой обычно занимаются люди в спортзалах и йога-центрах России, Европы и Америки, таит в себе очень много опасностей для человека с духовной точки зрения, и, поверьте, даже большинство инструкторов не догадываются об этом. Только инструктор, хорошо разбирающийся в этих вопросах, сможет провести

занятие кошерной йогой, не затрагивая никаких аспектов идолопоклонства.

После всего прочитанного может возникнуть вопрос «так может и не надо вообще заниматься йогой, от греха подальше?». Если доступных преподавателей, учитывающих все вышеописанное нет, то, конечно, не надо, так как на подавляющем большинстве занятий как минимум либо мантры поют, либо солнцу поклоняются, а чаще всего и то, и другое делают. Но нужно учитывать, что никакой другой тип физической активности так быстро и эффективно не приводит тело в порядок. У занятий йогой очень велик КПД (за 1,5 часа занятия прорабатываются практически все группы мышц, суставов, связок; идет и силовая, и кардионагрузка, и разноплановая растяжка; влияние оказывается на железы внутренней секреции, пищеварительную систему, а не только на кровеносную и дыхательную, как при обычной кардионагрузке). Поэтому есть смысл поискать инструктора, избегающего традиционного религиозного аспекта йоги, и делающего это грамотно.

#### ВОПРОСЫ К РАВВИНУ

## ЕСТЬ ЛИ В ТОРЕ УПОМИНАНИЯ О «ГИБЛЫХ» ИЛИ «ПРОКЛЯТЫХ» МЕСТАХ?

Есть ли в Торе упоминания о «гиблых» или «проклятых» местах, таких, где люди чувствуют упадок сил, как будто бы это место просто забирает всю энергию? А впоследствии ни на что нет ни желания, ни энергии. (Я говорю про длительное пребывание. Если длительно нахожусь в любом другом месте, такого я и близко не чувствую). Есть ли такие места? Зависит ли это от других людей? Или проблема исключительно во мне? Может ли это быть особым испытанием? Только сейчас я осознал великую вещь: «Меняя место жительства — меняешь судьбу». Константин

#### Отвечает рав Александр Красильщиков

В иудаизме есть такие понятия, как тума и таара — духовная нечистота и чистота. Они бывают различных видов и уровней.

Нечистота может быть очень сильной, настолько, что человек сам становится источником «заражения» ею — например, если он прикоснулся к умершему. Нечистым в духовном смысле человек может

стать, дотронувшись до падали или даже до живых животных некоторых видов.

Тума может быть следствием определённых болезней, например, проказы, может быть физиологического характера, как например месячных циклов у женщины или излияния семени у мужчины. Нечистыми могут оказаться как человек, так и животные, а также помещения, одежда, посуда и пища и т. д.

Иными словами, духовная порча или нечистота, согласно еврейскому мировоззрению, вполне реальна.

Если человек оказался «нечистым», то в каждом конкретном случае еврейский Закон предусматривает конкретную процедуру очищения. Главным средством для этого является погружение в воды естественного источника или специального, по особым правилам построенного и наполненного бассейна — миквы. Особенно это актуально для замужних евреек, а во времена Храма — для коэнов и левитов, а также всех, кто поднимался на Храмовую гору.

Духовная нечистота может быть также следствием дурных поступков человека, злословия и так далее. Кроме того, любое действие человека оставляет тот или иной след на всём, что его окружает. Например, дом, где живут праведно, в мире и согласии, наполнен благословением и духовной чистотой.

И, напротив, там, где совершаются непотребства, где люди живут жизнью, которую иначе, как скотской, не назовёшь, — даже стены впитывают в себя духовную нечистоту, обрастая ею, как невидимым мхом. И это, несомненно, тяжело влияет на всех, кто там оказывается.

Это может быть жилище человека, место его работы или отдыха, или просто случайные места, где человеку приходится бывать. Духовная нечистота, подобно физической, «прилипает» к нам, но, в отличие от последней, вредит нашей душе, влияет на ощущения, мысли и душевное состояние.

Поэтому желательно избегать нечистых в духовном отношении мест. Ведь вред, который причиняется тому, кто там окажется, а через него — и его близким, пусть и не заметен сразу, может, не дай Б-г, оказаться весьма и весьма ощутимым впоследствии.

#### НАСТОЛЬКО ПРОПАЩИЙ, ЧТО НАКАЗЫВАТЬ БЕСПОЛЕЗНО?

Тазриа. Ваикра 13;13. «И осмотрит священнослужитель, и вот покрыла проказа все тело его, то признает он язву чистой. Все побелело, чисто это». Почему в этом случае язва проказы считается чистой? Яков-Хаим

#### Отвечает рав Овадья Климовский

Словом «проказа» переводят цараат, о которой говорит Тора. Но стоит заметить для начала, что это — не инфекционное заболевание. Это специфическое явление, связанное с поступками человека, порожденными «внутренней болезнью», с которой не может справиться ни один врач, а только сам человек. Потому и «лечение» требуется особенное — не лекарства, а размышления о собственных поступках и исправление их.

Теперь о Вашем вопросе — это интересный момент, на первый взгляд противоречащий логике. И формально нам было бы достаточно сказать — так постановила Тора: кто покрывается цараат полностью, становится чист. Но благодаря Вашему вопросу, может быть, мы попробуем чуть приблизиться к пониманию причин, по которым был дан этот закон Торы. Есть несколько объяснений.

Ибн-Эзра объясняет это так: появление цараат на коже — это признак того, что внутренняя болезнь стала выходить наружу. Пока процесс продолжается, человек считается нечистым и должен быть изолирован, однако когда он покрывается проказой полностью — это значит, что процесс выхода болезни наружу завершен. Возможно, к этому объяснению нам придется до-



бавить, что как только появляется здоровая кожа, это становится признаком, что болезнь еще может начать прогрессировать вновь. Поэтому человек вновь объявляется нечистым, пока не станет очевидным, что он уже пошел на поправку.

Кли Якар дает похожее объяснение, добавляя, что увидев себя полностью покрытым проказой, человек уж точно раскается, поэтому Тора уже объявляет его чистым. Тогда как тот, у кого еще остались здоровые участки тела, может подумать — не все так плохо со мной... Его стоит подтолкнуть к раскаянию — и Тора объявляет, что он нечист.

Некоторые комментаторы, например, Црор а-Мор, разделяют проказу на два вида — глубокую и поверхностную. Глубокая является признаком нечистоты, а поверхностная — нет. Если цараат покрыла все тело человека, можно с уверенностью утверждать, что она — поверхностная, раз распределилась по всей коже. Поэтому человек чист. Так следует из слов мудрецов в мидраше Торат Коаним.

Кроме того, мудрецы видели в этом законе намек: существует предание, согласно которому Избавитель придет к нам, когда все поколение будет или полностью достойным, или, не дай Б-г, наоборот. То есть, когда падать ниже уже некуда, путь только один — подниматься. Поэтому Избавитель и явится к нам, когда все будет насквозь испорчено (Сангедрин 97а) — тогда люди, наконец, пробудятся от духовной спячки и раскаются.

Когда-то я слышал такое интересное объяснение: ведь зачем существует проказа? Для того чтобы человек раскаивался и исправлялся. Если он полностью покрыт ею, это признак того, что он настолько пропащий, что бесполезно наказывать его — в его душе уже нет места ничему здоровому, что и проявилось внешне. Поэтому он уже «чист» — надежды на его исправление нет, а Тора не наказывает человека бесцельно. Как только появится здоровое пятнышко на коже — это признак того, что есть надежда, что-то еще живое есть в душе у человека — тогда со всей строгостью его следует заставить исправляться.

## ЕСЛИ ЧЕЛОВЕК ЗАНИМАЕТСЯ ОБЩЕСТВЕННОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬЮ, ОН НЕ ДОЛЖЕН ЖДАТЬ НАГРАДЫ?

Я где-то читал, что, когда человек занимается общественной деятельностью, ему стоит это делать как бы бескорыстно (не ожидая отдачи) и тогда ему будет дан двойной зачет — за то, что он делает, и за то, что он это делает, не ожидая награды.

Действительно ли это так? И, если так, то, может, есть еще какие-то причины, почему нужно отдавать, не ожидая отдачи? Константин

#### Отвечает рав Меир Мучник

В принципе, любую заповедь и любое доброе дело следует стремиться выполнять бескорыстно, желая только сделать добро и порадовать Б-га, а не получить награду. Судите сами, что лучше: когда человек кому-то служит из любви и убеждения или — ради того, чтобы ему заплатили?

Поэтому награда за любую заповедь больше, если человек ее выполнил бескорыстно. Но заслуга того, кто бескорыстно занимается общественной деятельностью, особенно велика. О его награде сказано в Мишне (Пиркей Авот 2:2) и в особой субботней молитве, когда мы просим Б-га воздать добром тем, кто преданно (добросовестно — бэ-эмуна) занимается общественной деятельностью.

В число тех, чья деятельность определяется как «общественная», входят и управляющий синагогой, и заведующий благотворительным фондом, и директор, и правитель. Почему именно такие люди получают особую награду за бескорыстное исполнение обязанностей?

Потому что им это особенно трудно.

Управление — работа нелегкая, непросто иметь дело с другими людьми, руководить ими, организовывать, куда-то вести. При этом — преодолевая сопротивление и подчиненных, и конкурентов, и любых сил, стоящих на пути. Непросто за всё отвечать.

Поэтому более комфортно чувствуют себя на таких должностях люди уверенные, волевые и напористые. Но они же часто бывают амбициозными и властными. Ведь лидерство, управление, распределение средств — это власть, вот и хорошо.

Да и любого человека уже полученная власть развращает. Ею легко злоупотреблять. Даже такой скромный и интеллигентный человек, как царь Шауль, который не хотел становиться первым царем, став им, уже ни за что не хотел уступать власть и даже уничтожил в процессе борьбы за нее целый город. В целом, «политика грязное дело». Поэтому честные и порядочные люди, даже искренне желающие всеобщего блага, предпочитают не занимать управленческие и лидерские должности, не лезть в политику, чтобы «не пачкаться». А если им и приходится стать начальниками, то едва удерживаются от коррупции.

А если и сумели удержаться от злоупотреблений, всё равно народ их в этом подозревает! Знаем мы эту власть! Ну, конечно, всё бескорыстно, из наилучших побуждений, с искренней заботой о людях. Все вы так заявляете, с честными глазами. Не смешите, знаем мы вас, всё себе норовите загрести, всё из личных амбиций!

Сделают что-то для народа — не поблагодарит, проклянет. Случится что-то пло-хое, неважно, из-за чего — они виноваты!

В результате, как говорит Талмуд (Орайот 10а), управленческая должность — по факту вовсе не власть, а рабство!

Всё это прошел самый великий лидер в нашей истории — Моше Рабейну. Изначально он очень не хотел занимать эту «должность», долго отказывался от миссии, предназначенной ему Б-гом.

Заняв ее, Моше и Аарон получают указание нести бремя терпеливо (Раши к Шмот 6:13) и быть готовыми к тому, что их будут поносить и забрасывать камнями (Раши к Бемидбар 11:12).

Подопечные протестовали по любому поводу, «благодарили» своего лидера брюзжанием и вечно его подозревали. Вышел рано — видать, что-то у него дома не ладится, семейный конфликт, скандал! Вышел поздно — сидит там у себя дома и чтото против нас замышляет! (Раши к Дварим 1:12). Что ни сделаешь, что ни скажешь всё не так! Вот по всем этим причинам очень трудно найти человека, занимающегося общественной деятельностью совершенно бескорыстно. Те, кто идет на это, чаще люди властные и небескорыстные: им и народ легче подчинить, и о подозрениях в свой адрес они мало беспокоятся, им плевать и А честные и бескорыстные люди либо вовсе не хотят идти, либо идут и развращаются, либо ужасно страдают от несправедливых подозрений и обвинений. Они же так стараются, а в «благодарность» — всё равно брань!

Поэтому и награда за их деятельность особенно велика.

Заслужили!..

#### ЕСЛИ У КАЖДОГО МУЖЧИНЫ В ЭТОМ МИРЕ — ЕДИНСТВЕННАЯ СУЖЕНАЯ, ТО КАК ПОНИМАТЬ МНОГОЖЕНСТВО?

Насколько я знаю из еврейской истории, каждому мужчине в этом мире соответствует своя единственная женщина, вроде как «записанная» для него еще с сотворения мира.

Если это так, то как согласуется с этим, например, то, что у Яакова было четыре жены?

Три его жены были «не его»? Или кому-то в этом мире «повезло» больше? N.

#### Отвечает рав Элияу Левин

Вы затрагиваете интересный вопрос. Чтобы глубже понять эту тему, следовало бы открыть Талмуд в самом начале тракта-



те Сота, где обсуждается такое «противоречие»: с одной стороны сказано: «За сорок дней до зачатия ребенка раздается Голос с Небес: дочь такого-то (предназначена) такому-то» (Сота 2а), что действительно говорит о предначертании.

С другой стороны, Талмуд говорит о том, как тяжело дается человеку поиск пары... Рассматривая это противоречие, Талмуд объясняет, что оно отражает различие между первым и вторым браком. В соответствии с простым смыслом текста, предначертание осуществляется лишь в первом браке. И оно не исключает возможности жениться дважды (или более)...

Некоторые комментаторы полагают, что та первая «пара», о которой возглашают на Небесах, — это вообще не супруги, а тело и душа человека. А всё, что касается брака, зависит от наших поступков. Праведный человек заслуживает достойную пару, а нечестивый, в конце концов, женится на развратной девушке. Это относится и к многоженству.

В соответствии со скрытой частью Торы (Каббалой), существует шестьсот тысяч еврейских душ, и у каждого из нас может быть определенная часть такой души. Таким образом, у нескольких жен могут быть разные части одной души.

#### ТВОРЕЦ НЕ ДАЕТ ЧЕЛОВЕКУ НЕПОСИЛЬНЫХ ИСПЫТАНИЙ?

Не у одного рава я читал фундаментальную мысль, что Творец не дает человеку непосильных для него испытаний.

Означает ли это (вижу в реальной жизни, что многие люди испытания всё же не выдерживают), что все испытания посильны только ПРИ УСЛОВИИ, что человек должен полагаться на Творца и просить Его помощи, и что если пользоваться только собственными силами испытания не могут быть посильными в принципе?

Правильно ли я понимаю, что без упования на Творца нет гарантии, что потенциально посильное испытание всё же будет пройдено? С уважением, Серж П.

#### Отвечает рав Меир Мучник

Вы задали хороший вопрос!

Если речь идет о простом соблазне, которому человек поддался, таким образом, не выдержав испытания, то сам факт, что он его не выдержал, еще не означает, что он и не мог его выдержать. Что оно было для него непосильным. В том и заключается испытание: человек подвергается соблазну, который может побороть, но которому может и поддаться, в этом его свобода выбора.

Но речь может идти и об испытаниях в более широком смысле слова: на человека обрушиваются невзгоды, «вызовы» судьбы. В таких случаях тоже, вроде бы, бывает,

что человек не выдерживает испытаний — он оказывается сломлен и раздавлен ими. И либо тихо впадает в депрессию, либо в той или иной форме, словом или делом, издает «крик о помощи». В таком случае вопрос уже гораздо более серьезен и неоднозначен.

Конечно, проходя любое испытание, важно уповать на Б-га и молить Его о помощи. Правда и то, что, «если бы Б-г не помогал, человек не мог бы преодолеть» свое дурное начало, свои слабости (Кидушин 30 б).

В то же время трудно судить людей, сломленных жизнью. Какие претензии можно предъявить человеку, прошедшему нацистские концлагеря и лишившемуся рассудка от увиденного?

Хотя я лично знал людей, которые прошли Освенцим и рассудка не лишились, наоборот, именно они и их потомки казались самыми психологически здоровыми и полноценными. Да, одних тот ад выковал, но других сломил, и кто мы такие, чтобы их судить. Мы бы и одного часа там не вынесли. Даже если бы не забывали молиться Б-гу.

Не каждые испытания, конечно, такие страшные, как Холокост. Но принцип остается тем же: трудно судить людей, которые их не выдерживают, — и трудно однознач-

## «Б-г создал бедняков, чтобы дать нам шанс помочь им и так заработать

### награду...»

но утверждать, что эти испытания были «заданием», с которым люди «не справились». Б-г знает, так ли это, но мы — не всегда.

Но какие же еще есть варианты объяснения того, что произошло с этими людьми?

Позвольте предложить такую идею: даже если человек не выстоял в испытании, возможно, то, что с ним произошло, следует уподобить болезни или инвалидности — обрушившемуся на человека несчастью, в котором он необязательно виноват.

Почему такое происходит с людьми?

Опять же, причины бывают разными. Одна из них: как любые страдания, эти несчастья — искупление. Много в мире страданий, и нам часто не дано понять, почему именно этот конкретный человек заслужил именно такие мучения. Как сказано, возможно, это искупление грехов в этом мире, чтобы в Будущем мире было легче.

Далее, если в результате несчастья человек не полностью лишился сил и рассудка и еще на что-то способен, то инвалидность это ограничение возможностей, которое надо преодолевать — и получать за это особую награду. Ведь цель жизни любого человека — не сидеть и блаженствовать (это быстро бы наскучило), а трудиться, преодолевать препятствия и стремиться к цели.,

Именно это дает человеку чувство достижения и значимости. И Б-г устроил так, чтобы разные люди делали это на разных уровнях, каждый — обретая ощущение достижения того типа, который подходит ему. И у инвалида, даже если он добивается меньшего, чувство достижения больше, ибо даже этот результат стоил ему стольких усилий и трудов! В той или иной мере все мы «инвалиды» — ведь неограниченными возможностями обладает только Б-г.

Также, вне зависимости от того, способен ли человек еще на что-то, его несчастья помогают нам, окружающим его людям, ценить те блага, которых он лишился — а мы пока не лишились. Здоровье, физическое и душевное, умиротворенность.

А то, когда всё хорошо, мы просто живем, не задумываясь, воспринимая блага как должное. Когда ничего не болит, мы этим не наслаждаемся — а волнуемся о других трудностях и проблемах жизни, которые всегда есть. Что-то всегда «болит». Поэтому чужие несчастья должны обращать наше внимание на то, что у нас не болит. На то, какое это счастье. И как следует благодарить за это Б-га.

А также это шанс научиться скромности — осознать слабость и уязвимость человека, его зависимость от Б-га.

Наконец, несчастье человека дает возможность другим ему помогать — и таким образом становиться хорошими людьми. Ведь добро, как и любое качество человеческой души, вырабатывается именно практикой, в этом оно не отличается от физических сил и навыков, вырабатываемых тренировкой.

Если человек сломлен и раздавлен жизнью, поддержи, выслушай, дай ему излить душу, подставь плечо. Если можешь, помоги реально улучшить его ситуацию. Наконец, помолись за него.

По словам Раби Акивы (Бава Батра 10а), Б-г создал бедняков, чтобы дать нам шанс помочь им и так заработать награду. Вот и всех несчастных Он создал в тех же целях.

Конечно, самим страдающим людям и их близким такие теории — небольшое утешение. Им нужна — та самая помощь. Так что тут уже испытание нам: поможем ли вопреки всем проблемам и неудобствам, которыми это может сопровождаться?

Будем надеяться, что справимся. Ну и помолиться всегда можем, это не так тяжело, а реально помочь человеку может.



#### СЕМЬЯ

#### ВОРЧЛИВАЯ ЖЕНА

ЛЕЯ СОЛГАНИК



«Женат более 10 лет. Есть сын и дочь. Жена всегда имела недовольный характер, но достаточно редко его проявляла. Когда старший ребенок стал подрастать, это усилилось. С периода беременности дочкой она вообще как сорвалась. Ей все не так, кричит и оскорбляет меня и сына. Мне часто удается ей не отвечать и избегать разрастания конфликта. Но когда она накидывается на детей, я вынужден это пресекать, дабы исключить вред их психике и душе, наверное.

У нас бывают и мирные периоды в семье. Мы любим друг друга. Но это все периодически. Наверно, это заразно, но я тоже иногда срываться стал на сыне, потом так мерзко и совестно на душе. Учу сына не отвечать ей, терпеть.

Я пытался с ней говорить о наших отношениях мирно, спокойно, не настойчиво. Но у нее все упирается в необходимость правильного питания и снабжения детей, только физическая и бытовая составляющая. Я же пытался переубедить, что главное в человеке душа и т.п. и от нее все зависит. Но это только вызывает раздражение. Когда пытаюсь ей помочь по дому со старанием, она ворчит,

что все не так, в итоге подходить лишний раз боюсь. Я в отчаянии. Помогите! Разрушать семью мне страшно, т.к. у меня самого в 5 лет родители развелись, и я полностью понимаю, как жить ребенку без семьи и какая это душевная травма. Оставить все как есть — тоже боюсь, не будет ли хуже, чем при разводе, например.»

Вы правильно делаете, что ищете выход из положения, а не опускаете руки. Интересно, что и Вашей жене что-то мешает в семейной жизни. А что именно? Из Вашего вопроса понятно, что это не моральная сторона отношений. Но что-то ей все равно мешает, чего-то недостаёт, ведь она недовольна. Постарайтесь «влезть в её башмаки» и ответить на этот вопрос. Подумать, как Вы можете ей помочь, если ей не хватает чего-то необходимого. И не обязательно надо ей предоставить желаемое, ведь не всегда это возможно. Часто достаточно выразить своё согласие с её мнением, своё сочувствие, что ей чего-то недостаёт, своё желание и мечту, чтобы она получила желаемое. Например: если жене мешает

поведение детей, то, прежде всего, ей нужна поддержка мужа, чтобы не оказаться одной против всех. Это и называется уважением к жене: даже когда кажется, что её мнение ошибочно, уважать его (мнение) необходимо. Ведь доказывая ей, что дети ведут себя хорошо, Вы как бы упрекаете её, что она устраивает скандалы по пустякам.

А упрёки мало кто любит слышать. Поэтому жене будет «выгоднее» продолжать настаивать на своей правоте. И так все вертится по кругу: обиды — упреки — обиды. А если проявить уважение, понять её точку зрения, выслушать так, чтобы она почувствовала: нет необходимости доказывать свою правоту, муж её и так понимает, ей уже не надо будет занимать свои мысли только поиском аргументов в свою защиту и против остальных. И тогда она сможет внутренне успокоиться и расслабиться и САМА увидит, что проблема не так уж велика, что есть выход из положения. Увидит, что и как можно исправить или принять, как есть.

Вы пишете, что у жены нелёгкий характер, но раньше она могла сдерживаться. Но ведь у всех людей нелёгкий характер, а если человек сдерживается, у него вырабатывается соответствующий навык. Он не утрачивается со временем, как, например, и умение плавать. Просто бывает, что человек не плавает несколько лет, так как нет подходящих условий. Каждый человек, умеющий сдерживать свой гнев, может ощутить, что в данных условиях эта нелёгкая работа не принесёт плодов. Это может случиться из-за ощущения морального одиночества, отсутствия поддержки со стороны близкого человека, напряжения на рабо-«перегрузок» В домашних обязанностях, из-за резких изменений в жизни, проблем со здоровьем, гормональных изменений и многого другого.

Т.е. попробуйте отнестись к Вашей супруге не как к женщине со сложным характером, а как к приятному, сдержанному человеку, который проходит сейчас очень нелёгкий этап в жизни, когда ему сложно делать привычные для него вещи. Несомненно, такому человеку совершенно необходимы поддержка, доверие к нему, вера в его возможности, а не провозглашение диагноза «хронический больной — без всякой надежды на выздоровление». Ведь так действительно можно почувствовать, что земля уходит из-под ног. Зачем же тогда стараться?

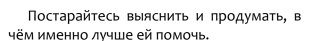
#### Подведём итог:

- 1. Постарайтесь понять, чего жене не хватает в семье.
- 2. Поддержите её, посочувствуйте, что ей этого недостаёт.
- 3. Отнеситесь к ней, как к сильному человеку, которому плохо (может быть, оттого, что она лишена чего-то необходимого, важного для неё — см. п. 1).
- 4. Дайте почувствовать, что Вы ей надёжная опора, постарайтесь не проявлять отчаяния и расстройства.

(В скобках добавлю: обратите внимание на её физическое состояние. Вы пишете, что всё началось в период беременности. Так, может, есть смысл сделать анализ на содержание всех витаминов, особенно на В12, нехватка которого пагубно влияет на нервную систему. В период беременности у многих женщин меняется характер, поведение).

Вы упомянули, что не можете угодить жене, помогая по дому. Если Вы видите, что помощь, в самом деле, ей нужна и Вы в силах помочь, постарайтесь всё равно помочь, заранее настроившись на её упрёки и критику. Примите это как «спасибо». Наверное, она имеет Вам сообщить, что она (или кто-то другой) умеет это делать лучше Вас. Так согласитесь с ней. Это очень сложно, но если морально подготовиться, то получается.

Рав Арье Левин говорил: если человек сделал другому великое добро и в ответ на это не получил побоев, он должен быть счастлив и благодарен. Кто уж думает о «спасибо»! Т.е. постарайтесь настроиться на не самую лучшую реакцию со стороны жены и придите ей на помощь.



И что касается ваших детей. У евреев есть важнейшая заповедь почитания отца и матери, порой очень сложная для исполнения. У Вас есть возможность научить детей и, в особенности, взрослеющего сына уважать маму, несмотря на её неадекватное поведение. Для этого благодарите и хвалите жену при детях, ищите всё положительное, что она делает/делала для вас, повторяйте это вслух всё время. Научите и сына об этом говорить. Вместе с ним подумайте, как можно порадовать маму, и сделайте это, но — заранее обсудив с ним, что маме это может не очень понравиться, что она не так прореагирует. Так Вы не обидитесь изза этого и будете искать новую возможность порадовать её. Такое поведение многому научит и Вас, и, особенно, Вашего сына

и будет для него важным опытом при строительстве уже его, сына, семьи, в которой, несомненно, будут конфликты. Но у него уже будет Ваш пример — разрешать их, а не убегать от них.

Вы совершенно правы, что развод тут неуместен. Вы же заботитесь о духовном, а материальном благополучии Ваших детей, а без Вас детям этого будет очень не хватать. Взгляд иудаизма: мать ответственна за материальное благополучие детей, а за духовное — именно отец.

Наберитесь терпения, читайте материалы по семейным отношениям и помогайте духовному росту Вашей семьи. И знайте, что Вашей жене особенно нужна Ваша поддержка. Ведь не бросают заболевшую жену. А у Вашей жены — духовное недомогание. Знайте, что в Ваших силах вытянуть всю семью.

### ТОРА ДЛЯ ДЕТЕЙ

#### «ЕСТЬ ПРОРОК В ИЗРАИЛЕ»

«ОЦАРОТ»

«Когда проказа будет на человеке» (13:9).

Нааман, военачальник Арама, был поражен проказой. Его служанка родом из страны Израиля рассказала ему, что в Шомроне есть пророк, который в силах его вылечить. Послал царь Арама к царю Израиля вестника и сообщил, что шлет к нему своего военачальника для исцеления. Тогда царь израильский порвал на себе одежду и воскликнул: «Всесильный я что ли, чтобы умертвлять и оживлять, чтобы этот слал ко мне снять с человека проказу его?!»

Послал к нему пророк Элиша сообщение: «Зачем ты порвал одежды свои? Пусть придет ко мне и узнает, что есть пророк в Израиле». И Нааман действительно исце-

лился, после чего сказал пророку: «Вот узнал я, что нет Всесильного ни в одной стране, кроме Израиля!» (Млахим 2, 5). Святой гаон раби Мордехай Сасон из Багдада тоже освящал Имя Всевышнего на глазах у народов. Однажды заболел один из сыновей великих князей в Багдаде, и никто не мог найти для него лекарства. Когда его родители увидели, что надежды больше нет, и что врачи отчаялись, они поспешили к дому рава со слезами и горьким плачем и стали умолять, чтобы он спас их драгоценного сына, стоящего на пороге смерти. Раби Мордехай Сасон решил освятить Имя Небес в мире и показать перед всем народом, что есть Всесильный в Израиле, который «исполняет желания трепещущих перед

Ним и вопль их слышит, спасая их». Но все это — при условии, что примут на себя обещание никогда не вредить евреям. Естественно, родители это условие приняли, и раби Мордехай Сасон начал молиться. В тот момент сыну полегчало, и через короткое время он вернулся к здоровому состоянию.

В знак признательности князь подарил раву дорогую рубашку с вшитым хрусталем в персидском стиле. Рав одел ее, чтобы благодаря этому помнили освящение Имени Небес. Его начали называть «мудрец Сасон Аджамай» (то есть персидский — из-за персидской рубашки).

### НАШИ МУДРЕЦЫ

#### КОРОТКИЕ РАССКАЗЫ О РАВЕ ИЦХАКЕ ЗИЛЬБЕРЕ

#### РАВ АВРААМ КОЭН

#### ДОБРОВОЛЕЦ

#### Рассказывает р. Цви Патлас

От еврейского мудреца требуется гораздо больше, чем требует от простого человека буква закона. Это то, что имел в виду рав Ицхак, — совесть.

В его книге «Чтобы ты остался евреем» есть одна фраза, которая поразила меня больше всего. Она точно выражает то, что делал в этом мире рав Ицхак.

Чего в принципе требовало от рава Ицхака КГБ? Чтобы он публично отказался от веры в Б-га. Так вот, пришла к нему соседка-нееврейка и сказала:

— Если вы Его оставите, то с кем же Он останется тогда?!

В этом был весь рав Зильбер — через него можно было увидеть Творца мира, Кадош Барух У. Как-то он рассказывал известную историю, как он пронес в лагерь в чемоданчике тфилин, Тору, книжки и какими чудесами это сопровождалось...

А я по наглости к нему обратился:

— Вы же не имели права этого делать. Ведь это пикуах нефеш — прямая угроза для жизни! Значит, по закону Торы вы не имели права рисковать жизнью, даже если это такие святые вещи, как Хумаш, тфилин. Даже ради них рисковать жизнью — нельзя! И он ответил мне, что прямой угрозы для жизни не было. Ну, добавили бы десять-пятнадцать дополнительных лет. И это в сталинском лагере, где каждый день смертельная опасность! Когда он увидел, что я не отстаю, — тогда он показал мне одну книгу. Ее написал один из его родственников, большой каббалист... было написано, что если во время гонений на евреев находится человек, который готов с риском для жизни выступить против установления властей, это установление отменяется.

В другой раз я тоже по наглости спросил:

— А какое вы имели право не брать еду в лагерной столовой?

Он ответил:

— Я тоже об этом думал. Я решил: пока смогу выдержать, буду брать только хлеб и чай. А если увижу, что не могу, буду есть все. Но Б-г мне помог, я выдержал.

1953 год. Готовится дело врачей. Если бы у него в лагере нашли тфилин и эти две книжки! Что уберегло бы его от расстрела?

Как-то он показал мне отрывок про рабби Акиву. Во времена гонений римлян он собирал евреев и обучал их Торе. Его арестовали, а потом казнили. Но запрет на изучение Торы был отменен. И это то, что не-





прерывно делал рав Ицхак. Он принял на себя с риском для жизни учить Торе и соблюдать все заповеди, и даже в лагере. Если находится доброволец, который выходит вперёд и говорит перед Творцом: пошли через меня, сделай через меня! — то этим граница злодейства, нацеленного на уничтожение еврейского народа, отодвигается. Он был таким добровольцем, защитником нашего народа.

Представим себе Гулаг. Уголовный лагерь. Там все было направлено на уничтожение. Самое дно, самая грязь. И внутри этого ужаса — еврей, который учит раздел Мишны «Тоорот»: про Храм, про очищение священников, про жертвоприношения...

Каждый заключенный находился там как бы на крайнем полюсе тьмы, где полностью властвовало зло. А Рав Ицхак все это переворачивал, превращал в Тору.

Он произнес свою фразу о том, что никто не знает, что может произойти с каждым человеком через полчаса, а Сталин — он тоже только плоть и кровь. Пока кровь течёт — он жив, а если нет — нет. И через тридцать минут у Сталина случился инсульт! Ведь Творец слышит то, о чём просит

Он говорил, что один из самых тяжелых периодов еврейской истории — это времена советской власти, когда уничтожалось все, связанное с Торой, весь идишкайт. Так



вот, если находятся такие, которые готовы с риском для жизни противостоять, то граница зла отодвигается...

В книге Пророков написано, как обращается Творец: «Через кого послать?»

И пророк отвечает: «Пошли через меня!» Это готовность номер один. Это у рава Ицхака было — круглосуточно. Он был доброволец. Всегда и везде. Как-то он должен был давать урок в ешиве «Ор Самеах». У него было так плохо с сердцем, что он уже не мог подниматься по ступеням. И тогда он пополз. Никакая логика здесь не работает. Человек, у которого плохо с сердцем, должен вызывать врача и ехать в больницу. А он ползет по ступеням на урок. Реб Хаим Шаул поднимает его и говорит:

— Я вызову Скорую!

Но рав Ицхак запрещает:

— Нет! Молчи! Я тебе приказываю. Проводи меня на урок!

Как так?

И он дал урок, и все были довольны. Хороший урок. А после урока — Скорая помощь, больница «Адасса»...

Он всегда был на передовой. Еще один шаг. Еще несколько сантиметров. И это то, что он делал со всеми нами. Вытаскивал на себе, выносил с поля боя. Выводил из плена, чтобы ввести в облака Славы. Туда где Ковчег Завета, Скрижали, Тора.

#### КНИЖНАЯ ПОЛКА

#### ВРАТА В МОЛИТВУ, КРИА' — ПРИЗЫВ

#### РАВ ШИМШОН ПИНКУС

Сказано в трактате «Брахот» (32): мудрецы приводят историю об одном ученике, который вел молитву в присутствии раби Элиэзера, и молился слишком долго. Сказали ученики: «Учитель наш, как он долго молится!» Ответил раби Элиэзер: «Разве он молится дольше, чем Моше-рабейну, о котором сказано (Дварим, 9): "Сорок дней и сорок ночей..."?» Приводится еще одна история об ученике, который тоже вел молитву в присутствии раби Элиэзера, и молился слишком кратко. Сказали ученики: «Учитель наш, как он коротко молится!» Ответил раби Элиэзер: «Разве он молится короче, чем Моше-рабейну, который сказал (Бемидбар, 12): "Всевышний, пожалуйста, излечи ее!"'»

На первый взгляд, непонятно: ладно, еще у ученика, который молился долго, раби Элиэзер увидел в этом достоинство, что мы находим такую молитву у Моше-рабейну, и ясно, что есть преимущество в том, чтобы удлинять молитву, тем более, что это само по себе — определенная форма молитвы, один из перечисленных видов, который называется «итур» (или «атира» — многочисленное упрашивание). И сказали мудрецы, что каждый, кто удлиняет молитву, его просьба в конечном итоге удовлетворяется. Но тот ученик, который молился кратко — какое достоинство нашел в этом раби Элиэзер, и что за доказательство привел он из молитвы Моше-рабейну?

Однако, на самом деле здесь есть замечательный принцип: что и краткая молитва — это особенная молитва, и это — молитва-призыв. Мне кажется, что намек на это есть в строке: «я отнял этот (надел) из рук эмореев мечом своим и луком своим» (Берешит, 48:22). Таргум Онкелос объясняет это как: «своей молитвой и просьбой» (так

же это объясняется и в Гемаре, Бава Батра, 123). Тому, кто прекрасно владеет искусством стрельбы из лука, нужна не более, чем одна стрела, чтобы попасть в цель. А если мы видим человека, который разбрасывает много стрел, значит, он не умеет целиться, как следует.

То же самое и по поводу меча, как сказали мудрецы в трактате «Санедрин» (49), по поводу написанного у пророка Шмуэля (2:2): «И ударил его Авнер обратной стороной копья в пять»: «Сказал раби Йоханан: ударил его в пятое ребро, в место, где находятся печень и желчный пузырь». Специалист нуждается не более, чем в одном ударе. А про Каина сказано («Санедрин», 37), что он, желая убить Эвеля, нанес ему множество ран, так как не знал, откуда выходит душа.

Точно так же и в молитве: тот, кто точно знает адрес, «стреляет» одной прямой, острой и пронзающей молитвой — как бы зовя Всевышнего, и не нуждается в том, чтобы звать дважды.

Посмотрите, как прекрасен пример, который мы привели о царе Менаше, и насколько умнее был Менаше, чем пророки Ваала во времена пророка Элияу: когда им нужно было, чтобы Ваал помог им, они громко кричали: «Ваал, ответь нам!» с утра до вечера, раз за разом, и не отчаивались. Но ведь Менаше находился в кипящем котле, у него не было возможности звать дважды, и в считанные мгновения он воззвал ко всем идолам в мире, и ясно увидел, что ни у одного из них нет настоящей силы. На первый взгляд, непонятно: как из одного быстрого призыва он делает вывод, что у идола нет силы — может быть, если бы он воззвал к нему еще раз, и еще раз, получил бы ответ?



ощущение, и определенный вид молитвы сам по себе.

Однако простой ответ в том, что он усвоил урок, полученный у Элияу, который насмехался над ними, как сказано: «насмехался над ними Элияу, говоря: "Зовите его громко, ведь если он — бог, что же он молчит? Может, он заснул, и проснется"». То есть, если он на самом деле — бог, нет нужды звать его дважды и трижды, он услышит с первого раза. А Менаше знал тайну, как сделать молитву точной и пробивающей преграды, и обращался одним пронзающим призывом, и не более, а если божок ему не отвечал — он не звал его снова, потому что ему становилось очевидно, что того просто нет.

Так он прошел по порядку по всем видам идолопоклонства, которые только существовали в мире, один за другим. И в конце концов, когда воззвал к Всевышнему одной грандиозной молитвой, которой обратил на себя огромное бесконечное Милосердие, он не задержался на ней более, чем одно мгновение, поскольку точно знал адрес. Поэтому-то и сказал: если Он не ответит мне — то Он и другие божки на одно лицо, не дай Б-г. Ведь молитва-призыв это меч, и тот, кто изливает свое сердце перед своим Творцом, преданно призывая Его, и ему однозначно ясно, что его голос слышат, не нуждается более, чем в одном излиянии души перед Всевышним.

Я слышал об одном из великих мудрецов, да защитят нас его заслуги, что однажды в Рош а-Шана он подошел к одному человеку, который долго молился, и в шутку спросил его: «Покажи мне, что написано в твоем махзоре так много, чего не написано в моем?» Мне видится, что рав не собирался учить его, что не нужно долго молиться, ведь, наоборот, у длительной молитвы есть великое достоинство, как объясняют наши мудрецы. Рав имел в виду показать ему, что есть и другая форма молитвы, что есть смысл в молитве четко «отрезать», как острым ножом, звать, с абсолютной ясностью осознавая, что есть Тот, Кто слышит, и каждое слово написано в сидуре, чтобы послать его точно в цель. Это потрясающее

Но тогда нужно понять, в чем идея длинной молитвы, и чем занимался Моше рабейну сорок дней и сорок ночей. Ответ таков: действительно, у молитвы направление и острота, и когда человек «вооружается» молитвой, как луком, одним четко направленным выстрелом он открывает Небесные врата и «обращает» к себе изобилие безграничного добра, и достаточно одной молитвы, чтобы раскрыть и достать небесные сокровища. Но, тем не менее, мы не должны забывать, что речь идет о человеке, находящемся прямо перед Всевышним, и когда он молился еще одну такую же молитву, как первая, вся великая сила его молитвы вновь проявлялась, как и в первый раз.

В этом молитва очень подобна Торе, как сказали мудрецы (Шабат, 88): «Каждое речение, которое выходило из уст Всевышнего, наполняло ароматом благовоний весь мир». Задает Гемара вопрос: если уже с первого речения наполнился весь мир, куда же пошло второе? Всевышний извлек ветер из своих сокровищниц, который уносил каждое речение, одно вслед за другим, как сказано «губы его подобны розам, источающим мирру струящуюся» («Песнь песней», 5:13). «Сказал раби Йеошуа бен Леви: От каждого речения, которое сыны Израиля слышали из уст самого Творца, их души оставляли их тела, как сказано: "Душа моя упорхнула при Его словах". Если их души вылетели после первого речения, то как они приняли второе? Всевышний опустил на них росу, которой Он будет оживлять мертвых в будущем, и оживил их». Получается, что на самом деле, каждое речение Торы занимает и наполняет весь мир целиком, и всего человека целиком, и, в действительности, нет в мире места более, чем на одно речение, ведь у речения Творца нет конца, нет границ. Но Всевышний, величию Которого нет предела, чудеснейшим образом дает место еще одному речению, и еще одному, и за каждое (изученное) слово, за каждое усилие, которое человек прилагает,

занимаясь Торой — он получает всю эту бесконечность еще раз, и еще раз — несчетное количество раз. Точно так же и с молитвой — разумеется, каждому слову молитвы, которое «режет» с ясным и четким душевным настроем, Всевышний внимает так же, как человек говорит с другом, и человек удостаивается этим связи с Творцом, и больше не нуждается в удлинении и повторении, поскольку, если он уже достиг связи, в ней заключена бесконечность. Однако одно из великих непостижимых нами чудес путей Творца, что в каждой из молитв заложена вся эта мощь и бесконечность, и они повторяются снова и снова, без конца. Тому, кто это понимает, никогда текст молитвы не покажется длинным и утомительным, а он увидит в нем весь широкий спектр разнообразных замечательных молитв. Каждый отдельный отрывок молитвы это особая тема сама по себе, это целый мир, и в каждом из них нужно настраиваться, будучи полностью сосредоточенным на нем. Об этом говорит и закон (Брахот, 28): «Сказал раби Йеошуа: тому, кто проходит опасное место, следует молиться краткую молитву: "Спаси, Всевышний, Свой народ, остаток Израиля, и в любой беде, все их нужды пусть предстанут пред Тобой"». Там же приводится, что раби Нехуния бен Акана молился краткую молитву, заходя в бейт-мидраш, и выходя из него. Его спросили: для чего нужна эта молитва? Он ответил: «Когда я захожу — я молюсь, чтобы не произошло ничего дурного из-за меня. А когда я выхожу — я благодарю Всевышнего за то, что Он дал мне удел учащего Тору в бейт-мидраше...», то есть, это особая форма «краткой молитвы». Точно так же, каждый человек в тяжелое для него время должен молиться краткую, ясную и четкую молитву. Этот вид молитвы особый, он исходит из просветленности сердца, ясной веры и близости к Творцу.

### ЕВРЕЙСКИЙ ПОДХОД

#### АВРААМОВСКОЕ СОГЛАШЕНИЕ: ИЗРАИЛЬ - ЗАПАД ИЛИ восток?

#### МЕИР МУЧНИК

Одним из главных политических событий последнего года стал прорыв в отношениях между Израилем и умеренными арабами: было заключено «Авраамовское соглашение» с Эмиратами и рядом других стран.

Любопытно то, что леволиберальные политики давно мечтали о «Новом Ближнем Востоке», где Израиль будет жить мирно с арабами и вместо военных баталий будет экономическое сотрудничество. И обвиняли «правых» политиков, что они «против мира». Хотя на самом деле они были против самоубийственных уступок палестинцам, которые только на словах хотели мира с Израилем, а на деле хотели мира без Израиля. Такой «Новый Ближний Восток» не очень привлекал.

Зато теперь именно правые политики установили мир с теми, кто, вроде, хочет именно мира с Израилем. И с кем можно говорить о том самом экономическом сотрудничестве.

Но, быть может, есть здесь также несколько более глубокий момент. Кто-то спросил в беседе: можно ли рассматривать эту готовность умеренных арабов помириться с Израилем как признак исполнения





предсказания мудрецов: в конечном итоге араб Ишмаэль признает первенство еврея Ицхака и будет не враждовать с ним, а помогать ему?

На что я ответил: мыслить в таких, уже мессианских категориях следует осторожно, уже не раз виделся людям «конец истории», который потом оказывался всего лишь концом одной из ее серий, а в следующей был новый виток конфликта. Но без загадывания на будущее, а просто в принципе возможно, действительно следует рассматривать это именно как способ для Ицхака поладить с Ишмаэлем - который отличается от способа, которым ладит с тем же Ишмаэлем Эйсав.

А именно.

#### Эйсав, на колени!

Мы уже высказывали предположение, что враждебность Востока-Ишмаэля к евреям на данном этапе истории - не случайна, а связана с наступлением особого этапа изгнания Запада-Эйсава-Эдома. В этом изгнании роль Ишмаэля - уравновешивание Эйсава, чтобы не слишком склонял мир в свою крайность.

Ибо отношение Ишмаэля к Эйсаву определяется тем, что Эйсав женился на дочери Ишмаэля (Берешит 28:9). А роль женщины, во всех ее формах, изначально определена Торой как «помощник против него» (2:18). Это своеобразное выражение мудрецы толкуют так: если на правильном пути, то помогает, а если нет - то против него, оппонирует, давит и наносит удары, чтобы скорректировал курс. Ибо это тоже помощь, просто иногда не получается «по хорошему»...

А есть и еще один способ. Если мужчина слишком сильный и агрессивный, женщина необязательно сумеет противостоять ему чисто физически. Но она может добиться морального превосходства: очаровать и влюбить его в себя, а также устыдить, и тогда он сам встанет на колени и все отдаст.

Так вот, пока еврейский народ оставался посередине, Ишмаэль уравновешивал Эйсава, направляя удары на него самого, создавая пространство, где евреи могут найти убежище. Несмотря на свою силу, Запад не мог полностью завоевать Восток. Наоборот, Восточная часть Средиземноморья, включая Землю Израиля, которая долго находилась под власть Рима/Византии, христиан, все больше попадала под власть мусульман, а христиане оттеснялись.

Но потом Запад слишком усилился, колонизировал весь мир, да и дошел до своих крайностей нацизма/сталинизма. Это был чрезмерный крен на Запад, после чего пришлось балансировать мир путем крена на Восток, пусть по-своему чрезмерного.

Поэтому на данном этапе «дочь Ишмаэля» очаровала Эйсава и заставила его устыдиться применения силы, и встать на колени.

Но в последнее время задача уравновешивания Эйсава усложнилась тем, что евреи сами склонились в его сторону: одни ассимилировались в его обществе, другие создали государство Израиль, которое хотя и было провозглашен «еврейским», по своей сути было скорее Западным – этаким филиалом Эйсава. Да, Израиль перенял многие моральные принципы, которых теперь (по крайней мере на словах) придерживается и Эйсав, и в целом старается ве-

сти себя благородно. Но все-таки для евреев это чрезмерный крен в сторону Эйсава под его влиянием, чрезмерное уподобление ему. Как же это исправить?

А так же, как и всегда. Один способ - наносить удары по Эйсаву. Только теперь, когда Эйсав «проник» внутрь самих евреев, приходится Ишмаэлю наносить удары... по ним самим. Обращать свою истерику против них – нет, против той силы Эйсава, которая в них внедрилась. Арабы открыто заявляют, в чем проблема: Израиль – форпост Запада, «Маленький Сатана» на службе у «Большого Сатаны», «крестоносцы», «колонизаторы». То есть обвиняют евреев во всех грехах Эйсава.

Вот и получается: евреи думали, что хорошо быть «сильным» и «цивилизованным Эйсавом», тогда нас перестанут бить и начнут уважать. Но оказалось, что в этом положении в тебя начинает швырять тарелками дочь Ишмаэля. А Эйсав, у которого стремились снискать уважение, сам влюбился в дочь Ишмаэля и «раскаялся» в своем прошлом, признав его греховным. И теперь возненавидел Израиль именно за то, что он ведет себя, как «мужчина», за то, что «обижает» его возлюбленную дочь Ишмаэля, вместе с ней обвиняет его в колониализме и расизме. Что же делать?

Первая реакция евреев, все еще слишком склоненных к Эйсаву, - прислушаться к его советам и в данном случае, и делать, как он. Он раскаялся в прошлых грехах, несомненно совершенных против дочери Ишмаэля, встал перед ней на колени и все ей отдал - и Израиль пусть сделает то же. Эйсав сменил свой идеал с «расовой чистоты» на «многообразие», решил, что всегда прав не белый мужчина, а наоборот, женщины, цветные, и прочие меньшинства, включая ЛГБТ, - и Израиль изволь туда же.

Тогда, мол, есть шанс, что Ишмаэль тебя полюбит, а пока не отдашь ему всего - и не мечтай. Ни о любви палестинской ветви Ишмаэля, ни о готовности любой из других ветвей нормализовать отношения.

Однако реальность, вроде бы, получилась иная. Палестинской ветви действи-

тельно много дали, но она так и не полюбила - только большего стала требовать. И в конечном итоге пришлось перестать ей давать - и немедленно попасть под град обвинений со стороны «прогрессивной» части Эйсава в «расизме», «апартеиде» и прочих хороших вещях. Как будто все, что уже отдали, вовсе не отдавали.

#### Еврей, уподобься также Ишмаэлю!

Но теперь другая ветвь Ишмаэля - умеренные арабские страны - вдруг стали изъявлять готовность нормализовать отношения и без фактического удовлетворения палестинских требований. Почему же?

Отчасти, как нередко бывает в реальной политике, здесь играют роль не столько чисто дружеские чувства, сколько страх перед общим врагом - Ираном. По принципу «против кого дружить будем», «враг моего врага - мой друг». Да, наверное, действительно не без этого.

Но не только. Есть также много признаков того, что этим арабам Израиль интересен и сам по себе. И один журналист высказал такую идею.

До сих пор, как сказано, Израиль воспринимался арабами как государство Западного типа. Евреи и сам Запад думали, что так и надо, что это хорошо. Но с точки зрения арабов, государство Западного типа было «инородным веществом», «занозой в теле» мусульманского Ближнего Востока. «Форпостом Запада» там, где он не должен быть. На территории, которая не должна относиться к Западному лагерю. Очередной формой колониализма.

Но теперь, возможно, Израиль немного изменился.

Вследствие того, что, помимо прямого противостояния, Ишмаэль также оказывает более «мягкое» уравновешивающее влияние на евреев. Так, ко времени основания Израиля вестернизированными европейскими евреями, ашкеназами, в мусульманских странах сформировались сефардские евреи, перенявшие те положительные качества, что есть у Ишмаэля. И когда основатели Израиля провозгласили его домом для



всех евреев, стали прибывать и сефарды особенно после того, как они были изгнаны из арабских стран. При виде их вестернизированные евреи растерялись: это вовсе не тот «новый еврей» Западного типа, к воспитанию которого они стремились. И взаимодействие этих двух типов евреев на протяжении последующих десятилетий было непростым. Но конечным итогом стало то, что, с одной стороны, сефарды в той или иной степени интегрировались в израильское общество, но с другой, само это общество стало менее Западным по характеру и приобрело некоторые восточные черты.

Кому-то это не понравилось, но на самом деле, возможно, этого и требовалось!

Уже не один раз попадались мне статьи пока что только израильских журналистов, отмечающих: Израиль начинает представать необязательно как Западное государство, а как - Ближневосточное. Ну, или «восточно-средиземноморское». С восточными чертами в характере, да и цветом кожи не совсем белым.

А если перед нами страна, уже во многом восточная по характеру, но с Западными технологиями и институтами, не напоминает ли это странам типа Эмиратов самих себя? Не могут ли другие ближневосточные народы - те из них, чей взор не замутнен слепой ненавистью и фанатизмом увидеть в Израиле страну, даже если из числа Западных, наиболее «арабо-образную» из них? Не подобие Эйсава, а подобие себя, Ишмаэля?

А поскольку эта похожая на них страна во многом преуспела, что если не пытаться уничтожить или бойкотировать, а перенять опыт? И в целом сотрудничать, обмениваться тем, что схожие по типу страны могут предложить друг другу.

Вот и наблюдаем любопытное явление. До сих пор считалось, что Запад поддерживает Израиль против угрозы со стороны арабов, Востока. И - мягко, но настойчиво направляет Израиль на уступки ради того, чтобы помирить с тем Востоком.

Но в последнее время Западные леволиберальные силы, невзирая на все уступки, сделанные Израилем, уже не мягко рекомендуют идти на все большие, а истерически поносят за то, что «так и не уступил», забрасывают ярлыками и призывают к бойкоту и санкциям.

То есть совсем утратили понимание Израиля, его общества и реалий, и все больше видят в нем «чужого», который всегда и во всем не прав - и сами становятся «чужими». (Среди них много евреев, но они уже во многом походят на еврейских большевиков, которые нанесли своему народу и своей религии больше вреда, чем пользы, а в свете огромного процента смешанных браков, такой же процент их потомков и вовсе будут уже не евреями.)

В то время как умеренные арабы начинают видеть в Израиле «своего». У Израиля и его «правого», «националистического» и «расистского» правительства в последнее больше понимания с соседними ближневосточными странами, чем с либеральным Западом.

И если так и дальше пойдет, то восстановится то, что было нормой на протяжении большей части последних двух тысяч лет: у евреев более напряженные отношения с Западом, представляющим силу Эйсава, чем с Востоком-Ишмаэлем. Ибо все-таки это изгнание Эйсава-Эдома, а Ишмаэль только уравновешивающий фактор.

Да, необходимо помнить, что, хотя за последние века европейские евреи привыкли считать себя людьми «западными, только евреями», на самом деле евреи - не один из сугубо Западных народов. Нет, они представляют собой целый мир, все его стороны, и Запад, и Восток.

Поэтому - можно найти их точки соприкосновения и с Западным, и с Восточным миром. А отсюда - потенциал для того самого братства наций, как мы давно мечтали, но так пока что и не смогли.

Сейчас лучше не возлагать надежды на наступление мессианской эры - пока что ни одна из таких надежд не оправдалась. Но молиться о том, чтобы это произошло как можно скорее, очень даже можно и нужно.

#### ЕВРЕЙСКИЙ ЛИКБЕЗ

#### ЗАПРЕТ ПРИЧИНЯТЬ СТРАДАНИЯ ЖИВОТНЫМ

#### РАВ ЛЕЙБ-НАХМАН ЗЛОТНИК

Нам заповедано следовать путям Творца (Дварим 28:9). Среди качеств, которые мы обязаны в себе воспитать, — доброта, отзывчивость, милосердие. Мы обязаны проявлять чуткость и милосердие не только к человеку, но и к животным, как сказано в Писании: «... и милости Его обращены на всё живое» (Тэилим 145:9).

В главе Торы, повествующей о Биламе, рассказывается, как он безжалостно избивал свою ослицу, отказавшуюся доставить его к месту, где он собирался проклинать еврейский народ. Рамбам в книге «Морэ Нэвухим» пишет, что из слов ангела, строго порицающего Билама за его бессердечное отношение к животному, мы должны сделать вывод: наша обязанность — проявлять к животным доброту и сострадание, запрещено причинять им страдания и боль. Маараль в книге «Нэтивот Олам» пишет, что тот, кто действительно любит Всевышнего, не может не любить Его творения.

Души, которым не удалось до конца исполнить свою миссию в этом мире, иногда возвращаются, чтобы «доделать» недостающие добрые деяния. Причём душа может вселиться в любой предмет, включая представителей животного мира. Автор книги «Сэфер Харедим» пишет: некий еврей из Испании рассказал ему о том, как во сне к нему явился отец и сообщил, что его душа после смерти вселилась в быка и назавтра назначен смертельный поединок. Он просил сына за любые деньги выкупить у устроителей корриды быка, в которого вселилась его душа. Вот ещё одно важное соображение в пользу милосердия ко всему живому.

Запрещено причинять страдания и беспричинно уничтожать животных (цаар баалей хаим), всех представителей животного

мира, включая насекомых, не обладающих особо чувствительной нервной системой. Это запрещено как хозяевам животного, так и посторонним людям. Запрещено мучить и тех животных, которые никому не принадлежат.

Запрещено причинять страдания животным как прямыми действиями, так и косвенно; самому и с помощью других людей; руками или с помощью каких-либо предметов; активными действиями и пассивно (не давать корма, не проветривать, не включать обогрев).

Вместе с этим Всевышний в полной мере передал мир и всё, что его наполняет, в распоряжение человека: «И будут господствовать они над рыбой морской, и птицей небесной, и скотом, и над всем миром, и над пресмыкающимися, ползающими по земле» (Берейшит 1:26). Использование животных на благо человеку не только разрешено, но и является исполнением Высшего замысла, согласно которому каждому творению отведена индивидуальная роль.

Использование животных для нужд человека, даже если это сопряжено с причинением им страданий или даже с их умерщвлением, обычно разрешено, но не всегда. Общие принципы примерно таковы. Умерщвление или причинение боли животным без всякой пользы однозначно запрещено. Если для достижения искомого результата есть возможность не причинять животному страданий или уменьшить их, человек обязан это сделать. Те способы использования животных, которыми обычно не пользуются и применение которых влечет за собой их мучения или смерть, как правило, запрещены. Или, во всяком случае, должны быть детально рассмотрены специалистами по Еврейскому Закону.





Разрешено умертвлять животных для того, чтобы уменьшить физические страдания человека, а тем более для того, чтобы избавить его от них полностью.

Это разрешено также для того, чтобы предотвратить материальный ущерб, для приготовления лекарств, в целях лечения, что включает и проведение медицинских опытов. Исходя из сказанного, можно за-

ключить, что по возможности необходимо стараться проявить максимальное милосердие к животным, но вместе с этим нет обязанности терпеть лишения и страдания от их присутствия.

Поэтому, если есть возможность прибегнуть к более гуманным способам отваживания кошек, необходимо заменить стрельбу самым безболезненным способом.

#### ВОТ ТАКАЯ ИСТОРИЯ

#### ЛЮБОПЫТНЫЕ ХАСИДЫ

#### САРА ГЕРШМАН

С успехом закончив художественное училище и не найдя никакой другой работы по своим талантам, я устроилась на работу по программе дополнительного образования в одной из школ Израиля в области животных. Интерес к миру животных я испытывала всегда.

Книги, фильмы, энциклопедии, зоопарки, рисунки, наброски. Словом, все, что связано с изучением и познаванием в обычном понимании. Но эта программа была совсем иной. Обязательная ее часть — это непосредственная встреча с животным, наблюдение за его поведением и также физическое соприкосновение.

Дети животных любят, интересуются ими и обычно с радостью и трогают, и гладят, и держат. И хоть в программу входит не только встреча с хомячками, но и с различного рода ящерицами из Австралии, например, или змеями из Калифорнии есть определенный подход, и даже дети, далекие от острых ощущений, ко второй половине урока созревают и тянут руки погладить и подержать животных.

И вот однажды, довольная результатами проведенных встреч между детьми 1, 2, 3 классов и мучными гусеницами, я думала

об удивительном устройстве человека. Вот дети маленькие, любознательные, все готовы проверить, понюхать, исследовать, попробовать. Вот принесла я гусеницу, а не зайчика. Мы выучили про их природу, цикл жизни, нравы. Дошли до стадии осязания. Да, есть разные дети. Одни первыми тянут руки, другие предпочитают пропустить эту часть урока. Но мы поговорили, подумали, и я объяснила, что на самом деле не все, что нам кажется противным для глаз, также противно и в осязании. Ведь не спроста мы заповеданы «не идти за глазами». У человека этот орган чувств главный, но не решающий. Я предложила детям закрыть глаза и пощекотать самим себе ладошки. Примерно то же самое они будут испытывать, если возьмут на руки гусеничек. Дети засмеялись, обрадовались и последовали моему предложению. Сколько радости это доставило и мне, и им. Где взять таких отважных взрослых, которые готовы услышать и попробовать что-то новое, необыкновенное. Закрыть глаза — и бах — гусеницу погладить.

Вот с такими философскими мыслями я решила завернуть в ближайший супермаркет. Расчет у меня был следующий: если

сначала забегу домой оставить живность, то уже нужно будет забирать детей, и мы останемся без продуктов. Если же прямо с гусеницами пойду в магазин — сэкономлю полчаса или 40 минут, и все успею. Но могу наткнутся на неприятности. Клетка небольшая, закрытая, я накинула на нее платок и, надеясь на «авось не заметят и пронесет», понеслась в магазин.

Покупки сделала быстро, очереди в кассу почти не было — воскресенье. Я огляделась и встала за двумя хасидами. Даже если что-то и заподозрят — промолчат, решила я про себя. Молодые парни уже заканчивали покупку, как вдруг один из них, широко улыбаясь, обратился ко мне:

— Извините, а что это у вас такое?

Я привыкла к улыбающимся хасидам, но не к любопытным. Чем это может для меня окончиться? С безразличным лицом, чуть глядя в сторону, я ответила:

- Живность.
- А какая? подхватил второй.

Я врать не привыкла, в голову никакого непосредственного ответа не шло, и я сказала правду, надеясь, что они не поймут, что это такое:

— Мучные гусеницы.

Мои слова вызвали на лицах обоих удивление и восторг. После нескольких фраз переговоров на идиш, они снова обратились ко мне:

— А можно на них посмотреть?

Мое терпение подходило к концу, и я решила прекратить этот опасный разговор.

 Ребята, — обращатилась я к ним, если вы хотите подержать, погладить, то я согласна покопаться в опилках и вытащить для вас несколько экземпляров, но если только для того, чтобы полюбоваться, то мне не имеет смысла тратить на это время.

По моим понятиям, такого конкретного ответа должно было быть достаточно, чтоб отбить самых назойливых и любознательных людей. Но не тут то было. Они оживились и сказали, что именно этого и хотят.

Слово — не воробей. Сказала, нужно выполнять. Закончив счет и немного успокоившись, даже если сейчас выпрут, покупку я уже сделала. Мы отошли в сторону, я запустила руку в опилки и, немного поковырявшись, достала 4-5 гусениц. Ко мне сразу потянулись две крупные ладони. Я очень осторожно передала им гусениц. (Все-таки не мои личные, а программные, я за них отвечаю.) Я стояла и наблюдала. Зрелище не стандартное. Они указывали друг другу на какие-то нюансы, близко подносили к глазам, рассматривали, переговаривались. Все на идиш. Я могла только предполагать, о чем может быть их оживленный разговор. Время шло, гусеницы ползали у них по ладоням, а мне давно пора было закругляться.

И тут первый обратился ко мне:

- Послушайте, а какой же у них возраст? Я не выдержала:
- Поймите, я новая в этом проекте про животных, только 2 месяца назад познакомилась с процессом насекомых: яйцо-гусеница-куколка-бабочка. Или жучок какой-ни-Но будь. определять возраст упитанных гусениц размером почти с мизинеця не умею.

Ясно мне стало только одно — интерес этих ребят не любительский, а профессиональный.

— Ребята, кто вы? — с удивлением и чуть ли не мольбой в голосе спросила я, пытаясь объяснить себе хоть как-то происходящее.

Они улыбнулись, заботливо вернули мне моих подопечных.

-А-а, мы занимаемся изготовлением мацы на Песах. Мучные гусеницы — одни из самых распространенных наших врагов. Любопытно было взглянуть на, очевидно, максимальный их размер. Мы таких у себя не встречаем никогда, а вот с малышней возни много, и они доставляют нам кучу хлопот. Спасибо за терпение. Кстати, нет ли у вас знакомых, готовых работать в нашей мацепекарне, скоро первый заход.

Я обещала подыскать. После этой истории прошло уже пару месяцев, а в сердце осталось приятное воспоминание и удивление от интересов людей, разностороннему подходу к профессии, искренности, любознательности, любви к миру и к животным, шей повседневной жизни. А ведь наверняка такой подход может выработать в себе каждый человек, а не только производитель мацы.

#### КАЛЕНДАРЬ

#### **МЕСЯЦ ИЯР**

#### РАВ ЭЛИЯУ КИ-ТОВ

Ияр — это вавилонское название месяца, который в Торе назван просто «вторым», так как непосредственно следует за Нисаном — первым из месяцев года. В Танахе он назван «Месяц Зив» (Млахим I, 6,1), то есть «месяцем сияния», ибо именно в нем солнце начинает светить в полную силу, однако еще не обжигает, как в летние месяцы, или «месяцем почек» (или бутонов), как в классическом, освященном еврейской традицией арамейском переводе Танаха. В этом месяце евреи, вышедшие из Египта, обрели свое истинное величие (сияние), так как избавились от своих пороков и недостатков и стали достойны принять Тору.

Месяцу Ияру соответствует созвездие Тельца (на иврите — Быка), животного, питающегося травой. В Эрец Исраэль Ияр — последний месяц года, когда бык может досыта наесться травы в поле.

В еврейских книгах рассказывается, что в Ияре болезни легче поддаются излечению, нежели во все другие месяцы, так как именно в Ияре начал выпадать ман, названный «хлебом сильных», ибо он не вызывал никакие болезни. С тех пор Ияр сохранил свойство излечивать болезни. Намек на это свойство месяца содержится в самом его названии, буквы которого соответствуют первым буквам слов: «Я — Г-сподь, излечивающий тебя».

#### Новомесячье Ияра

Новомесячье Ияра всегда продолжается два дня, так как предшествующий месяц Нисан является полным — его 30-е число становится первым днем новомесячья Ияра. Сам Ияр всегда продолжается 29 дней и является неполным месяцем.

В год Исхода из Египта Новомесячье Ияра выпало на субботу. Израиль находился тогда в Маре, где Всевышний совершил для него чудо превращения горькой воды в обычную питьевую. Он приказал Моше бросить в горькую воду кусок горького дерева, и от этого вода утратила горький вкус. Тогда евреи узнали, что горечь не является горькой, а сладость — сладкой сама по себе, но только по воле Всевышнего, который определяет все свойства предметов. Он, давший приятный вкус пресной воде, может одним словом превратить горькую воду в питьевую.

В Торе сказано: «Там установил Он ему (Израилю) закон и правосудие, и там испытывал его» (Шмот, 15,25).

В тот самый день, когда было совершено чудо в Маре, Всевышний открыл Израилю некоторые части Торы — те, в которых излагаются законы субботы, законы о «Красной телице», а также законы гражданского права. Природа всех этих законов родственна природе чуда превращения горькой воды в питьевую при помощи куска горького дерева. В самом деле, именно

суббота, когда запрещено совершать какую-либо работу, благословляет все дела, совершаемые нами в будни, а «Красная телица» делает ритуально нечистыми всех тех, кто исполняет связанные с ней обряды, однако ее пепел — вопреки обычной человеческой логике — очищает от ритуальной нечистоты; законы гражданского права отнимают у человека то, что он приобрел незаконным образом, однако не только не разоряют его, но и способствуют его процветанию, потому что охраняют от угнетения и грабежа.

#### Первое Ияра

Именно 1-го Ияра по воле Всевышнего Моше, Агарон и двенадцать глав колен пересчитали еврейский народ, причем каждый еврей был причислен к определенным семейству и роду. Все они до единого точно знали свою родословную вплоть до своих предков — сыновей праотца Яакова. Эта перепись была произведена на второй год после Исхода из Египта. Вот что говорит об этом Тора: «И сказал Г-сподь Моше в Синайской пустыне, в шатре соборном, в первый день второго месяца, во второй год по выходе их из земли египетской, говоря: "Произведите поголовное исчисление всей общины сынов Израиля по семействам их, по отчим домам их, по числу имен, всех мужчин поголовно. От двадцати лет и выше, всех, поступающих в войско в Израиле, исчислите их по их ополчениям, ты и Агарон"» (Бемидбар, 1,1).

В этот день Моше получил заповедь о переписи, в этот же день он начал пересчет, как сказано в Торе: «И взял Моше и Агарон мужей этих (глав колен), которые были названы поименно. И всю общину созвали они в первый день второго месяца. И объявили они родословные свои по семействам своим, по отчему дому своему, по числу имен, от двадцатилетнего возраста и выше, поголовно» (Бемидбар, 1,18).

Тщательный пересчет продолжался около двадцати дней. Каждый еврей ставил свой шатер в месте, отведенном для его семейства, семейство — среди семейств своего рода, род — среди родов своего колена. Колена располагались в установленном порядке — по три колена у своего флага. Четыре флага располагались в лагере Израиля вокруг Мишкана — каждый со своей стороны, как установил Всевышний в Его заповедях. Были пересчитаны и семейства левитов. Заповедь о переписи относилась к левитам-мужчинам в возрасте одного месяца и более. Точно так же были пересчитаны и все первенцы Израиля в возрасте одного месяца и более. Оказалось, что число левитов очень близко к числу первенцев. Левитов было 22 тысячи, а первенцев — 22 тысячи 273 человека.

Наши мудрецы говорили в Ялкот Бемидбар: «В час, когда Израиль получил Тору, народы мира позавидовали ему — "Почему Всевышний приблизил его к Себе больше, чем всех остальных?" Однако Всевышний сразу же пресек ропот народов мира. Каким образом? Он сказал им: "Принесите и вы Мне книгу своих родословных [как сказано в Писании: "Воздайте Г-споду, семьи народов" (Тегилим, 96,6)], так же как принесли ее Мои сыновья (как сказано в Торе: "И объявили они родословные свои по семействам своим")!"

Именно поэтому Всевышний и пересчитал еврейский народ в самом начале книги Бемидбар — сразу же после того, как дал ему заповеди. Ведь книга Ваикра, непосредственно предшествующая книге Бемидбар, завершается такими словами: "Вот заповеди, которые заповедал Г-сподь Моше для сынов Израиля на горе Синай" (Ваикра, 27,34), а книга Бемидбар, как мы уже знаем, начинается со слов: "И Г-сподь сказал Моше в пустыне Синайской... говоря: "Произведите поголовное исчисление всей общины сынов Израиля..." Из этого мы делаем вывод, что чистота родословной еврейского народа была необходимым условием получения им Торы и ее заповедей».

#### Великое поколение

В ходе этой переписи вскрылись явления, недоступные человеческому понима-



Из этого мы, прежде всего, можем сделать вывод о том, что ни один еврей не умер за прошедшие семь месяцев. Все военнообязанные евреи были здоровы телом и духом. Ни у одного из них не было никакого изъяна.

Мы узнаем также, что ни один человек, который не должен был жертвовать половину шекеля семь месяцев назад, не сдал ее; с другой стороны, ни один из тех, кто должен был пожертвовать половину шекеля, не уклонился от исполнения заповеди. Воистину, это было великое поколение.

Еще несколько слов о 1-ом Ияра

1-го Ияра царь Шломо начал строить первый Иерусалимский Храм, как сказано в Первой Книге Царств: «И было, в четыреста восьмидесятом году после Исхода сынов Израиля из земли египетской, в четвертый год царствования Шломо над Израилем, в месяце Зив, втором месяце, начал он строить дом Г-споду» (Млахим I, 6,1).

В этот же день через много лет, как рассказывается в Книге Эзры, вернувшиеся из вавилонского изгнания руководители еврейского народа приступили к восстановлению Иерусалимского Храма: «А во второй год, во второй месяц по приходе в Иерусалим...

Зерубавель бен Шалтиэль и Йешуа бен Йоцадак и остальные их братья... начали строительство, а левитов поставили руководить работой над Храмом Г-сподним» (Эзра, 3,8).

В обоих случаях сказано только «во втором месяце», без указания дня. Это значит, что в обоих случаях строительство, несомненно началось 1-го числа второго месяца, Ияра, ибо в противном случае текст Танаха прямо указал бы дату — ведь он предназначен для того, чтобы устранять неопределенности, а не преумножать их.

В некоторых общинах принято устраивать свадьбы в Рош Ходеш Ияра, несмотря на то, что это один из дней счета омера.

нию. Они еще раз указывают нам, сколь замечательным было поколение евреев, вышедших из Египта, и насколько бережно и трепетно относились они к исполнению заповедей Всевышнего. Что мы имеем в виду? Еще до этой переписи, произведенной на втором году после Исхода из Египта, Тора дважды упоминает численность еврейского народа.

В первый раз, рассказывая непосредственно об Исходе, она говорит: «И отправились сыны Израиля из Раамсеса в Сукот, около шестисот тысяч пеших мужчин, не считая детей» (Шмот, 12,37). Во второй раз эта численность выясняется 11-го Тишрей, когда Израиль получил указание построить Мишкан. В числе других приношений евреи обязаны были пожертвовать по половине шекеля (мера веса) серебра каждый. Из пожертвованного металла были изготовлены цоколи для Мишкана,

Вот как была сформулирована заповедь о половине шекеля: каждый военнообязанный мужчина, то есть такой, которому к началу месяца, 1-го Тишрей (иными словами, к Рош Гашана) уже исполнилось двадцать, но еще не исполнилось шестидесяти лет, при условии, что он возводил безупречную родословную к самому Яакову, то есть не был прозелитом, принявшим иудаизм, и происхождение его не имело других изъянов — он и только он должен был пожертвовать половину шекеля.

Всего за два утра все евреи выполнили указание Торы и пожертвовали каждый по половине шекеля. Никто не проверял, действительно ли каждый из тех, кто делал пожертвование, в возрасте от двадцати до шестидесяти лет, и все ли они безупречного происхождения. Когда сданные «полушекели» были пересчитаны, оказалось, что жертвователей было 603.550.

Семь месяцев спустя Моше, Агарон и главы колен Израиля произвели исчисление всего еврейского народа.

Они тщательно проверяли возраст и родословную каждого появлявшегося перед ними еврея вплоть до праотца Яакова. Перепись продолжалась много дней, однако и

#### ВОЙНА ЗА НЕЗАВИСИМОСТЬ

Война за Независимость — арабо-израильская война 1947-1949 гг.

Датой начала войны за Независимость принято считать 30 ноября 1947 года, поводом к военным действиям послужило принятая ООН резолюция о создании в Палестине 2 государств — еврейского и арабского, — которую арабские страны категорически отвергли. Т.о., война за Независимость Израиля началась почти за 6 месяцев до окончательного вывода британских войск из Палестины и официального провозглашения государства Израиль, которое произошло 14 мая 1948 года. Датой окончания войны считается 20 июля 1949 года. Эту войну принято разделять на 2 фазы: до 14 мая 1948 года (провозглашение независимости Израиля) и после этого. Война за Независимость считается одной из самых кровопролитных в современной истории Израиля: потери еврейской стороны, включая мирных жителей, составили ок. 6 тыс. человек. Потери арабской стороны, по разным оценкам — от 5 до 15 тыс. человек.

#### Предпосылки начала войны

После окончания Второй Мировой войны, когда миру открылась страшная трагедия уничтожения шести миллионов евреев, остро встал вопрос о создании еврейского государства. Европа перестала быть домом для сотен тысяч беженцев, выживших в Катастрофе. Большинство из них хотело жить в Палестине, перешедшей после Первой Мировой войны под управление Великобритании (см. на сайте тему Британский мандат).

Еще до начала Второй мировой в Палестине происходили большие арабские беспорядки и погромы — арабы были недовольны нарастающей алией евреев в Землю Израиля и увеличением еврейских поселений. Британские власти ограничили иммиграцию евреев.

Но сильное давление со стороны сионистского движения, а также симпатии к ев-



Водружение самодельного флага Израиля в Эйлате, ознаменовавшее окончание войны. Micha Perry / Dotz/ CC BY-SA

реям американского президента Гарри Трумана, заставили Великобританию после Второй мировой войны передать дело о Палестине в ООН.

29 ноября 1947 года Организацией Объединенных Наций было принято решение о разделе Палестины и создании на ее территории двух государств — еврейского и арабского, причем Иерусалим был выделен в особую зону международного контроля.

Евреи, несмотря на разочарование (раздел 1947 года противоречил первоначальной идее создания в Палестине «национального дома еврейского народа», выраженной в Декларации Бальфура 1917 г.), приняли это предложение. Арабы же резко отвергли этот план и начали готовиться к войне. Разразившаяся сразу после этого арабо-израильская война перекроила карту.

Уже 30 ноября, на следующий день после принятия резолюции ООН, арабские формирования начали нападения на израильские поселения и кварталы в разных районах страны.

30 ноября военизированные арабские формирования и отряды напали на еврейские поселения в окрестностях Иерусали-



ма и Хеврона, в Негеве, в Верхней Галилее, а также на еврейские районы Хайфы и Иерусалима. В первые полгода, когда у евреев еще не было регулярной армии, сражения вели военные организации Агана (на ее основе были позже сформированы ударные роты Пальмах), Эцель и Лехи. Они создавались еще в период британского мандата, когда в отдаленных кибуцах подпольно проводилась тренировка бойцов. Тогда же имела место подготовка командного состава за рубежом — в Германии, Италии, Польше. В начале войны была мобилизована 21 тысяча солдат. Сформированные из них отряды подавляли выступления вооруженных арабов.

#### Захват Дейр-Ясина

Центральным событием первого этапа войны был захват Дейр-Ясина — арабской деревни на западной окраине Иерусалима, использовавшейся как база для нападений на Иерусалим и ведущие в него дороги.

Впереди еврейских бойцов шла бронемашина с громкоговорителем, откуда призывали местное население покинуть деревню. Всем добровольно сложившим оружие гарантировалась жизнь.

В ответ вооруженные арабы, засевшие в домах Дейр-Ясина, ответили огнем. Их сопротивление было сломлено, и гнездо террористов перестало существовать. На месте этой деревни сейчас находится религиозный район Ар-Ноф.

После победы евреев арабская пропаганда распространила лживые сведения о «зверствах в Дейр-Ясине». Однако, их эффект оказался обратным: вместо желания воевать арабов охватил страх и отчаянье, они начали в панике покидать свои дома и бежали в соседние арабские страны. Там они собирались дождаться вторжения регулярных армий, чтобы вернуться в Палестину после того, как евреев «сбросят в море». 60 000 арабов вышли из Хайфы, и почти 100 000 из Яффо, Тверии, Цфата и Бейт-Шеана.

Фокусом вооруженной борьбы был Иерусалим. Войска правителя Трансиордании

Абдаллы девять месяцев держали в окружении еврейскую часть города. Главная борьба за город шла на высотах и в долине, где проходила дорога из Иерусалима в Тель-Авив. Над дорогой возвышался холм, названный Кастель («замок» на ивр.). Евреи не раз безуспешно пытались выбить оттуда арабов, но ими командовал Абдул Хадер Аль Хусейни — самый способный из арабских военачальников.

В апреле 1948 года произошел тяжелый бой за гору Кастель, в котором участвовали солдаты, только что прибывшие в Землю Израиля и прошедшие всего три-четыре дня обучения. На несколько дней Кастель оказался в еврейских руках, а путь на Иерусалим — временно открыт.

Арабы несколько раз пытались отбить высоту, но безуспешно. И только через 5 дней к арабам подошло подкрепление, и они в тяжелом бою выбили евреев из Кастеля. Но во время боя бойцы, сами не зная, в кого стреляют, убили араба, которым оказался Аль-Хусейни. Несмотря на победу, дух арабских отрядов был сломлен.

#### Трагедия в Гуш-Эционе

Самым трагическим событием первого этапа войны стало нападение войск Абдаллы на еврейские поселения в Гуш-Эционе (область к югу от Иерусалима), которые контролировали дорогу Иерусалим — Хеврон. В январе 1948-го Агана направила туда, в качестве подкрепления, 35 бойцов, которые должны были добраться до места назначения пешком. По дороге они встретили старого арабского пастуха и не тронули его. Старик рассказал о появлении ополченцев, и вскоре солдаты Трансиорданского легиона окружили отряд. Все 35 человек погибли в сражении. Были захвачены и поселения Гуш Эциона.

#### Провозглашение независимости Израиля и вторая фаза войны

14 мая 1948 года в Тель-Авиве Давид Бен-Гурион зачитал текст Декларации Независимости государства Израиль. Рано утром 15 мая 1948 г. наступил срок истече-

ния британского мандата и вывода английских войск. В этот же день армии 6 арабских стран — Египта, Трансиордании, Саудовской Аравии, Ливана, Сирии и Ирака — вторглись на территорию Израиля. Война за Независимость шла уже полгода, но теперь она была объявлена официально и усилена. Арабские лидеры устно обещали «скинуть в море» своих противников.

Египетская армия продвигалась на север вдоль побережья Средиземного моря, в то время как египетские самолеты бомбили Тель-Авив, а другая часть этой армии этой армии направилась на восток, угрожая Иерусалиму с юга.

Иракская армия атаковала долину Иордана. Сирийские войска вторглись на севере.

Трансиордания продолжала военные действия в Иерусалиме и окрестностях, а также оккупировала Хеврон, Рамаллу, Шхем и другие города Иудеи и Самарии.

Ливанские войска намеревались захватить север страны— Дан, Дафну, Метуллу и Рош а-Никра.

#### Армия Обороны Израиля

В начале войны арабам противостояли несколько действующих боевых организаций, которые в конце мая объединились, и 31 мая 1948 г. возникла Армия Обороны Израиля (Цахал) — действующая армия, укомплектованная к этому времени не только евреями Палестины, но и прибывавшими из других стран. Цахал возглавил Д. Бен-Гурион, до этого стоявший во главе Аганы. Чтобы избежать внутренних распрей, он расформировал другие организации, такие, как Эцель и Лехи.

В сражениях также участвовали ополченцы-кибуцники — слабо вооруженные, но преисполненные боевого духа.

Важнейшую роль сыграла доставка в Израиль военных самолетов — истребителей английского производства, оставленных американской армией в Чехословакии после окончания Второй Мировой войны. Организатором их доставки (для которой потребовалось их полное переоборудование) был американский еврей, авиаконструктор

и пилот Сэм (Шмуэль) Померанц, впоследствии погибший в очередном рейсе. Кадровый состав пилотов был на две трети укомплектован из добровольцев, ветеранов Второй мировой войны, прибывших в Израиль из США, Канады, Великобритании, Южной Африки и Австралии, вопреки запрету своих стран. Вновь сформированная авиация была направлена против наступавших на центр египтян и обеспечила полную победу Цахала в этом направлении.

Интересен факт помощи в Войне за Независимость Советского Союза, который сразу после создания Израиля установил с ним дипломатические отношения. Несмотря на присущий ему антисемитизм, Сталин хотел упрочить свое политическое влияние на Ближнем Востоке и вытеснить Англию, поддерживающую арабов. С другой стороны, ему импонировал социалистический характер нового государства. В результате Израиль получил возможность покупать на деньги (предоставляемые американской еврейской общиной) оружие в коммунистической Чехословакии, что также ускорило победу.

#### Бои за Иерусалим

Уже с конца ноября, с момента принятии резолюции ООН, в Иерусалиме (который номинально продолжал подчиняться Британии) воцарилась анархия. Еврейский квартал Старого города, где проживало около 2000 человек, оказался в изоляции. Блокированы были и еврейские районы нового города. Несмотря на победу израильтян у Кастеля в апреле 1948 года и временно открытую дорогу к новым районам Иерусалима, в городе — особенно в Старом городе — была острая нехватка всех источников снабжения; вода и съестные припасы выдавались в самом ограниченном количестве.

В мае 1948 года начались бои в Старом городе. Район подвергался беспрестанному артиллерийскому обстрелу со стороны Трансиорданских гарнизонов, день ото дня увеличивалось число жертв, главным образом, среди гражданского населения.



28 мая Старый город был захвачен, мирным жителям было позволено уйти, а защитники города были взяты в плен и увезены в Трансиорданию. Как докладывал один иорданский командир, «впервые за 1000 лет в Еврейском квартале не осталось ни одного еврея; ни одно здание не осталось неповреждённым».

Старый город, в том числе самое святое еврейское место — Храмовая гора — оставался под властью Иордании вплоть до Шестидневной войны 1967 года. Все эти годы еврейская столица стояла опустошенной, десятки синагог и почти все дома были разрушены, оставшиеся использовались как конюшни и склады.

Но защиту западной части нового Иерусалима арабы прорвать не смогли. Битва за город закончилась, оставив западную его часть — в руках Израиля, а восточную часть, окрестности горы Скопус и святые места — в руках Трансиордании.

## Героическая защита кибуца Рамат-Рахель

Кибуц Рамат-Рахель был форпостом, препятствующим армиям Египта и Иордании входу в Иерусалим с юга.

В мае 1948 года здесь велись тяжелые бои. В конце мая кучка защитников, имевших в своем распоряжении всего один пулемет, винтовки и гранаты, сумела противостоять 500 солдатам с тяжелым вооружением и танком.

Половина кибуца была захвачена, но все же бойцам удалось продержаться до прибытия подкрепления. Наступление на Иерусалим с юга было остановлено.

#### «Десять дней боев»

С 9 по 18 июля 1948 года — периода, известного как «Десять дней боев» — две израильских бригады вели непрерывные бои, чтобы сдержать мощный натиск египтян.

Целью израильтян было прорвать линии противника и прийти на выручку кибуцам Негева, отражавшим атаки превосходящих сил противника.

После тяжелых, упорных боев израильтяне достигли цели, и сухопутная связь с

Негевом была установлена, а египетское наступление временно приостановлено.

#### Окончание войны

Израиль постепенно отвоевывал все новые территории: на севере с большим трудом была освобождена Нижняя и Верхняя Галилея, на юге — Негев. Отбросив египтян, израильские войска вступили в Синай.

Англия, обеспокоенная поражением дружественной ей страны, послала в поддержку Египта свои самолеты. Израильские ВВС сбили два английских истребителя, и Англия стала угрожать Израилю войной. Тогда Бен-Гурион приказал армии выйти из Синая.

18 июля между воюющими сторонами было заключено временное перемирие, которое продлилось до 15 октября, когда израильтяне, в ответ на нарушение условий перемирия со стороны египтян, прорвали линию обороны египетской армии и в течение недели взяли под контроль Беер-Шеву и значительную часть Негева.

21 октября был подорван на рейде флагман египетского флота «Эмир Фарук».

В начале 1949 года по инициативе ООН прошли прямые переговоры Израиля и всех стран-участников конфликта, кроме Ирака, который от переговоров отказался.

Война за Независимость завершилась подписанием серии соглашений между Израилем и соседними государствами: Египтом (Родос, февраль 1949г.), Ливаном (Рош ха-Никра, март 1949г.), Трансиорданией (Родос, апрель 1949г.) и Сирией (Маханаим, июль 1949г.).

Линия прекращения огня получила название «зеленой черты» — она и стала временной границей Израиля до 1967 года.

В результате военных действий еврейское государство расширило территорию (по сравнению с преложенной ООН) и заняло западную часть Иерусалима, часть Негева, район Акко и Нацерета (Назарета).

Однако западный берег реки Иордан аннексировала Трансиордания (позже Хашимитское Королевство Иордания), сектор Газа перешел под контроль Египта, а на севере Израиль разделил территории с Лива-

ном и Сирией. Согласно соглашению в Родосе, вне Израиля оказались большие и исторически важные области Эрец Исраэль — часть Иерусалима, в том числе Храмовая гора, западный берег реки Иордан, включающий Иудею и Самарию, где находятся такие еврейские святыни, как могилы праот-ЦОВ Хевроне, могила праматери Рахели недалеко от Бейт Лехема, могила Йосефа в городе Шхем и др. С другой стороны, арабов, в целом, не устраивало само существование еврейского государства. Это создало предпосылки для последующих войн между евреями и арабами — 1956, 1967 и 1973 годов.

#### Война за Независимость и государство Израиль

Победа в войне была достигнута ценой жизни шести тысяч евреев (1% тогдашнего еврейского населения Израиля). Главным ее итогом было создание и начало существования государства Израиль.

Государство было задумано, как социалистическое и сугубо антирелигиозное. Оно ставило целью формирование «нового еврея» — атеиста, вычеркнувшего прошлое своих отцов и отказавшегося от еврейского образа жизни. Само понятие «еврейский народ» (народ Б-га, соблюдающий Его заповеди) до неузнаваемости искажалось, итогом и смыслом всей еврейской истории объявлялось создание светского государства. Однако несмотря на его стремление разрушить еврейские ценности, государство все же решило важную задачу — дало возможность поселиться на Святой Земле евреям, пережившим Катастрофу (как известно, и британцы, и арабы препятствовали свободной еврейской иммиграции). И постепенно, независимо от воли его основателей, Израиль превратился в самый крупный в мире центр изучения Торы. Здесь находятся крупнейшие ешивы, издается большинство святых книг, функционируют многочисленные религиозные общины, живут выдающиеся еврейские мудрецы, главы нашего поколения. Эрец Исраэль была обещана евреям Вс-вышним. Это обещание было частью союза, заключенного Им с Авраамом: «Твоему потомству Я отдал землю эту, от реки Египетской до реки великой, реки Прат» (Берешит, 15,19). Позже Всвышний повторил Свое обещание, заключив союз с праотцом Ицхаком, а потом — с праотцом Яаковом.

Веками большая часть еврейского народа пребывала в изгнании, была рассеяна но странам, принадлежащим его врагам и находящимся во всех частях света. Но обещание Вс-вышнего отдать Эрец Исраэль сопровождало нас всегда.

Сама Эрец Исраэль в течение почти двух тысяч лет была пустынной и заброшенной, переходящей от одной державы к другой. Ни один завоеватель не закрепился в ней, никто не сумел сделать ее своей.

Примерно сто лет назад евреи, до этого жившие здесь очень небольшими общинами, начали целенаправленно возвращаться. Разрослись «старые ишувы», появились новые поселения; позднее были основаны большие еврейские города. Во время Войны за Независимость и последующих войн, проявив неслыханный героизм, евреи заявили всему миру, что эта земля принадлежит им, и они будут сражаться за нее. И здесь чувствовалась огромная поддержка Свыше: победы в войнах невозможно объяснить естественным порядком вещей, в них явно чувствовалась рука Вс-вышнего.

И все же час истинного Избавления еще не наступил: ведь сущность его — это духовное освобождение, избавление нашего сознания от духовного и интеллектуального порабощения. Пусть часть еврейского народа вернулась в Эрец Исраэль — Лик Вс-вышнего по-прежнему остается сокрытым. Храм все еще разрушен, и многие из евреев, живущих в Эрец Исраэль, далеки от Торы. Мы еще не очистились от тех грехов, из-за которых были изгнаны с нашей земли.

Необходимо стараться идти путями Торы, и, несмотря на все трудности, наш народ удостоится полного освобождения; будет создано настоящее еврейское государство — государство Машиаха.



