СУББОТНИЙ ВЫПУСК МАТЕРИАЛОВ ПОРТАЛА | WWW.TOLDOT.RU

# ФОНД НАСЛЕДИЯ

РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА

НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ТОРЫ «ЦАВ - ПЕСАХ» 233 ВЫПУСК



БЕСЕДЬ

Инхак Зиньбер

ПРАЗДНИК ПУРИМ И СВИТОК ЭСТЕР

Unxax Burbbep



ПОДГОТОВЛЕНО ФОНДОМ НАСЛЕДИЯ РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА

в память рава Ицхака Йосефа, сына рава Бенциона, и Гиты Леи, дочери Биньямина Ицхака в память Шломо, сына Элазара, и Доры, дочери Шломо

|               | УНИЧТОЖА-<br>ЮТ ХАМЕЦ<br>ДО (КРОМЕ<br>ТОГО, ЧТО<br>ОСТАЛОСЬ<br>НА СУББОТУ)<br>26.3 | ЗАЖИГАНИЕ<br>СУББОТНИХ<br>СВЕЧЕЙ<br>26.3 | УНИЧТОЖА-<br>ЮТ ХАМЕЦ<br>ДО<br>27-3 | ЕДЯТ<br>АФИКОМАН<br>ДО<br>27-3 | ОКОНЧАНИЕ<br>2-ОГО ДНЯ<br>ПРАЗДНИКА<br>29-3 |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------|
| ИЕРУСАЛИМ     | 10:11                                                                              | 6:19                                     | 11:31                               | 12:44                          | 19:32                                       |
| ХАЙФА         | 10:11                                                                              | 6:25                                     | 11:32                               | 12:45                          | 19:34                                       |
| МОСКВА        | 10:28                                                                              | 6:37                                     | 11:31                               | 12:34                          | 7:57                                        |
| СТ. ПЕТЕРБУРГ | 10:56                                                                              | 7:10                                     | 12:00                               | 1:03                           | 8:39                                        |
| ОДЕССА        | 9:57                                                                               | 5:59                                     | 11:00                               | 12:01                          | 8:07                                        |
| КИЕВ          | 9:57                                                                               | 6:02                                     | 11:00                               | 12:02                          | 8:14                                        |
| РИГА          | 10:21                                                                              | 6:32                                     | 11:25                               | 12:28                          | 8:55                                        |
| БЕРЛИН        | 10:05                                                                              | 6:12                                     | 11:08                               | 12:11                          | 8:27                                        |
| СИДНЕЙ        | 11:01                                                                              | 6:40                                     | 12:00                               | 1:00                           | 7:31                                        |
| нью йорк      | 10:56                                                                              | 6:56                                     | 11:59                               | 1:00                           | 7:58                                        |
| АТЛАНТА       | 11:39                                                                              | 7:35                                     | 12:41                               | 1:42                           | 8:33                                        |
| БОСТОН        | 10:44                                                                              | 6:45                                     | 11:47                               | 12:48                          | 7:49                                        |
| торонто       | 11:18                                                                              | 7:19                                     | 12:20                               | 1:22                           | 8:24                                        |
| лондон        | 9:59                                                                               | 6:08                                     | 11:03                               | 12:05                          | 8:19                                        |

Глава «Цав» («Прикажи») детализирует описание жертвоприношений, поэтому перечисленные в ней заповеди обращены преимущественно к коһаним. Глава содержит два важных предписания для них: каждое утро снимать с жертвенника золу и поддерживать на нем негасимый огонь. Кроме ежедневных жертв, приносимых от всей общины, в главе упомянуты еще три вида жертвоприношений.

Два из них касаются только священнослужителей: начинающие служить коһаним обязаны принести специальную мучную жертву посвящения, коћен гадоль — первосвященник — должен ежедневно приносить такую же жертву за себя. Третья описанная в главе жертва касается всех евреев: каждый избавившийся от опасности обязан приносить благодарственное приношение — разновидность жертвы шламим. В главе рассмотрены законы, касающиеся съедания мяса жертвы.

Это запрет есть его после указанного времени или в неуказанном месте и употреблять в пищу кровь и определенную часть жира животного.

Последние два запрета касаются не только приносимой жертвы, но всякой пищи еврея вообще. Они входят в правила кашрута. Завершается глава описанием церемонии и жертвоприношений, которыми Моше подготовил Аһарона и его сыновей к предстоящему им служению в Храме.

Дорогие друзья! В следующий раз вы получите нашу рассылку после праздника Песах.

Поздравляем вас с наступающим праздником Песах, который начнется в этом году на исходе Субботы.

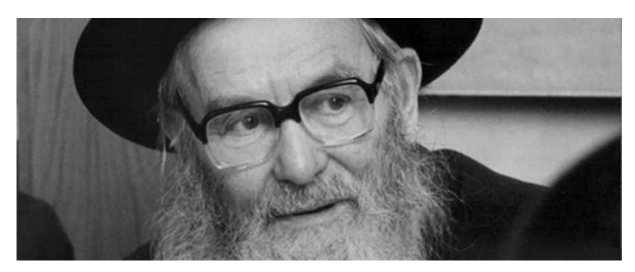
Бдикат хамец (поиск квастного) делаем в этом году вечером в четверг (25 марта) и оставляем хлеб только на вечернию и на утрению трапезу в Субботу.



#### НЕДЕЛЬНАЯ ГЛАВА ЦАВ

#### КАШЕРНАЯ ПОСУДА

РАВ ИЦХАК ЗИЛЬБЕР



В этой главе мы впервые при чтении Торы встречаемся с законами о посуде, в которой готовится еда. Говорится об этом в связи с варкой мяса жертвы.

«И глиняный сосуд, в котором она варилась, должен быть разбит; если же в медном сосуде варилась, то он должен быть вычищен и промыт водой» (6:21).

Действия, которые Тора предписывает совершить с посудой, явно не связаны с гигиеной. Иначе зачем бы разбивать глиняные горшки? Чистоты ради посуду можно и вымыть. Действия, о которых здесь идет речь, называются кашерованием.

До сих пор из законов о еде мы встретили в Торе лишь запрет на употребление в пищу части от живого (глава «Ноах» книги «Брешит») и на смешивание мясного и молочного (глава «Мишпатим» книги «Шмот»), а также запрет на кровь и сало в главе «Ваикра» и в этой главе — «Цав». Предваряя детальный разговор о кашерной пище (он начнется в следующей главе — «Шмини»), Тора сначала говорит о кашерности посуды.

Вам, конечно, известно, что существует такое физическое явление — диффузия,

проникновение частиц одного тела в другое. Как бы мы ни мыли посуду, какие-то частицы пищи, проникшие в ее стенки, не вымываются. Если мы пользуемся при готовке посудой, в которой раньше варили запрещенное по законам Торы, то частицы запрещенной еды выделяются из стенок и присоединяются к тому, что готовится сейчас. Это делает пищу некашерной.

Приведенный выше стих и говорит о том, как этого избежать, то есть как откашеровать посуду. Но почему об этом заходит речь в связи с жертвоприношениями? Ведь очевидно, что в жертву приносились кашерные животные и убой их осуществлялся по всем правилам. Дело в том, что мясо жертвы разрешено в пищу только в течение определенного времени. После этого срока оно становится некашерным. Соответственно утрачивает кашерность и посуда, в стенки которой впитались его частицы.

Поддается кашерованию лишь металлическая и деревянная посуда.

Как Тора указывает на это? В стихе сказано: глиняный сосуд — разбить, медный — промыть водой. В стенки глиняной посуды

частицы проникают так глубоко, что извлечь их оттуда невозможно. Когда речь идет не о Храме, а о домашнем хозяйстве, ее не обязательно разбивать, но нельзя пользоваться ею для готовки и хранения пищи. Медная же — и это распространяется на всякий металлический сосуд — может быть откашерована. О деревянной посуде в Пятикнижии не говорится, но о ее кашеровании идет речь в Устной Торе.

Как же кашеровать посуду? Для начала ее надо попросту тщательно вычистить. А затем...

В Талмуде существует интересное правило: «При тех же условиях, при которых частицы впитываются, они выходят наружу». На иврите это правило звучит так: ке боло — ках полто («как поглощает, так и выбрасывает»).

Посуду, в которой варили некашерную пищу в жидкости, можно очистить (не раньше, чем через сутки после варки) с помощью кипящей воды. Воду надо налить доверху и довести до кипения. Когда она закипит и перельется через край, посуда откашерована. Обычно вода частично испаряется и потому не выплескивается. Чтобы она все-таки выплеснулась, нагревают камень или кусок металла и бросают в кипящую воду. Теперь можно быть уверенным, что кипяток очистил всю посуду целиком.

Если некашерную пищу не варили, а жарили или пекли, например на шампуре или на сковороде, — этот предмет, вымытый и вычищенный, надо раскалить докрасна. После этого можно им пользоваться.

Стеклянную посуду кашеруют лишь при условии, что ею не пользовались для горячей пищи, и только в крайних случаях, если нет никакой возможности раздобыть другую. Делается это так: сосуд наполняют водой, спустя чуть более суток ее выливают и наливают свежую. Такая процедура повторяется трижды. После этого посуда откашерована.

Можно кашеровать и так. Наполнив водой большую кашерную кастрюлю или горшок, надо вскипятить ее и опустить туда металлические кастрюли меньшего размера. Ложки, ножи, вилки, деревянную посуду тоже кашеруют этим способом. Потом их сразу извлекают, промывают холодной водой — и все откашеровано.

Здесь изложены только общие принципы кашерования. Есть множество деталей и частных случаев, требующих квалифицированного совета, за которым надо обратиться к раввину.

#### ДЕТАЛИ И ЧТО ИЗ НИХ СЛЕДУЕТ

#### РАВ БЕНЦИОН ЗИЛЬБЕР

Человек, который доволен своей жизнью и хочет выразить эту свою удовлетворенность, приносит в Храме жертву шламим, т.наз. мирную жертву.

Человек, благополучно избежавший опасности: поднявшийся после тяжелой болезни, вернувшийся домой из трудного путешествия по морю или через пустыню, высвободу ИЗ тюремного шедший на заключения — приносит жертву тода, благодарственную жертву. Жертва тода является разновидностью жертвы шламим.

Типы жертвоприношений различаются как видом животного, которое приносят в









жертву, так и тем, какие части животного возлагаются на жертвенник и сжигаются, а какие предписано съесть.

Есть разница и в том, кто ест мясо жертвы — священнослужители или священнослужители и человек, принесший жертву. Различаются также сроки, когда мясо жертвы должно быть съедено: в течение дня, в течение суток и т.п.

Поскольку тода представляет собой разновидность шламим, законы принесения этих жертв очень похожи. И в том, и в другом случае это добровольное, а не обязательное принесение жертвы. И в том, и в другом случае после окропления жертвенника кровью, сжигания на нем сала и почек и отделения положенной доли мяса коэнам мясо шламим и тода предписано есть принесшему жертву, который делит трапезу с членами семьи и приглашенными, если пожелает. И в том, и в другом случае эти жертвы едят в Иерусалиме.

Но два различия в порядке принесения этих жертв имеются. Если шламим разрешено есть в течение двух дней и ночи меж-

ду ними, то тода — только один день до полуночи, т.е. на съедание тода отведено гораздо меньше времени. И второе — в составе жертвы тода в дополнение к животному приносят еще сорок хлебов.

В чем смысл этих различий?

Говорит Нецив (рав Нафтоли-Цви-Иеуда) из Воложина, последний рош-ешива «Воложин», полвека возглавлявший ешиву: количество еды увеличено (добавлены хлебы), время (в которое можно есть жертвоприношение) сокращено, а велено все съесть. Как решается такая задача? Да с помощью гостей! И чем больше, тем лучше. В такой ситуации принесший жертву непременно будет приглашать людей и за столом, конечно, рассказывать им, с чем связана трапеза, что с ним произошло и как Всевышний спас его и вывел из трудного положения. Он будет много и охотно рассказывать своим гостям о чудесах, которые сотворил с ним Всевышний, и это и есть то проявление благодарности Всевышнему, которого от него требует Тора.

### ХРАМОВУЮ СЛУЖБУ МЫ ЗАМЕНИЛИ МОЛИТВАМИ, ПОСТАМИ И УЧЕБОЙ.

#### РАВ РЕУВЕН ПЯТИГОРСКИЙ

Вторая недельная глава книги Ваикра. Одна из самых трудных и тяжелых глав. Не по изложению материала, а по тематике, поскольку посвящена Храму и жертвоприношениям. Мы живем на исходе 20 века, Храм давно разрушен. Многие говорят: причем здесь жертвоприношения?

Об этом, как будто, знал и Талмуд (между прочим, тоже составлен во времена послехрамовые). По крайней мере, именно в Талмуде мы находим ответ на вопрос, как в наше время надо учить законы приношения жертв. Глава начинается со слов: «Прикажи Аарону и его сыновьям (так обращается Всевышний к пророку Моше): вот закон жертвы ола (всесожжение)». И дальше о каждом виде приношений сказано: «вот за-

кон такой-то жертвы». Словом «закон» мы перевели еврейское слово тора — учение, положение. Но в этом можно увидеть и более высокий смысл. В трактате Менахот читаем: «Сказал Рава: каждому, кто занимается Торой, не нужно приносить жертвы в Храм. Спросил его раби Ицхак: откуда (мы это знаем)? — Из стиха: "вот Тора (такой-то) жертвы". Каждый, кто учит законы жертвы, как будто приносит саму жертву».

Теперь осталось только узнать, ЗАЧЕМ приносились жертвы. После чего можно смело приступать к выяснению, КАК они приносились, т.е. к учебе. И нам эта учеба будет зачтена, как если бы мы сами принесли эти жертвы. Не вдаваясь в подробности, можно сказать, что жертвы ИСКУПЛЯЛИ.

Т.е. служили для очищения от проступков и грехов. Недаром по-русски здесь употреблено слово того же корня, что и «купить». Сделал плохое дело — исправься и расплатись. Что сделал другому — получи себе. Нанес ущерб — заплати сполна. Таков закон: если в результате твоих неправильных действий кто-то понес урон, восполни его потерю, возьми урон на себя. Ибо если ты не согласишься заплатить по своему же счету, утаишься или откажешься открыто будет взыскано с тебя Небом по принципу мида кенегед мида, «мера за меру»... А теперь, как говорил великий Илель, «иди и учи Topy».

Нет у нас Храма. Храмовую службу мы заменили молитвами, постами (Йом-Кипуром) и учебой. Талмуд рассказывает (в трактате Мегила) об одном эпизоде, происшедшем в дни Эстер и Мордехая. Царь Ахашверош повелел злодею Аману облачить Мордехая в царские одежды, посадить на царского коня и провести по улицам столицы, восклицая: «Так делают тому, кого царь хочет наградить почетом!». Пришел антисемит Аман к Мордехаю выполнить этот возложенный на него, очень неприятный приказ — и что он видит? Сидит Мордехай с мудрецами и учит Тору. «Чем вы заняты?» — спросил Аман. — «Учим законы приношения жертв», — ответили мудрецы. Аман удивился: «Как?! В такое страшное для вашего народа время вы сидите и спокойно учитесь?» — «Потому и учимся, что обещано нам: тому, кто изучает законы жертвоприношений, учеба засчитывается как приношение жертв. Жертвы отводили от нас опасность — и изучение их законов тоже спасет нас».

Мордехай знал, что в судьбе еврейского народа наступил переломный момент. Но от изучения Торы не отказался. Это евреев и спасло...

Еврейский народ умеет учиться. Вот что пишет знаменитый раби Меир Шапира из Люблина о своем учителе, выдающемся мудреце предыдущего поколения, праведнике раби Шаломе Мордехае Швадроне (сокращенно Мааршам).

Когда, будучи стариком, Мааршам тяжело заболел, навестить его приехали многие раввины и ученые. Каждый из посетителей, посидев у кровати больного, выходил в соседнюю комнату, где таким образом собрался весь «цвет» тогдашней еврейской мысли. Не воспользоваться случаем было нельзя — разгорелась жаркая дискуссия.

Услышал Мааршам громкие голоса своих гостей и попросил раби Меира, который на правах родственника постоянно находился при нем, чтобы тот срочно выяснил, о чем спорят уважаемые господа ученые. Раби Меир вернулся и сказал, что обсуждается частный вопрос закона, связанного с заповедями недельной главы Цав.

«Какой вопрос?» — Раби Меир уточнил. Подумав несколько минут, Мааршам медленно, по словам произнес полный ответ на данный вопрос, а затем добавил, что его можно найти на такой-то странице книги «Дархей Моше», составленной раби Моше Исерлишем (Рама, 16 век).

Раби Меир бросился за книгой, и действительно на указанной странице обнаружил полное разъяснение — слово в слово, как только что процитировал учитель. «А теперь прочти, что я написал на полях этой книги». Раби Меир прочитал: «Сегодня с Б-жьей помощью я закончил книгу в сто первый раз». — «Эту запись я сделал много лет назад, — заметил Мааршам. — Когда учишь книги по сто одному разу, — к концу жизни начинаешь кое-что помнить наизусть».

Из тех же воспоминаний раби Меира Шапиры мы знаем о последних часах жизни его учителя. Один человек привез больному старое сладкое вино, «чтобы тот подкрепил свое сердце». Ответил ему Мааршам: «Закон гласит, что, приступая к службе Всевышнего, нельзя пить крепкие напитки. К тому же я занят — готовлюсь к экзамену, который сейчас буду держать при вступлении в Небесную ешиву». Было это совсем недавно, в 1911 году.



#### ЕВРЕЙСКИЙ ЗАКОН

#### ПЕСАХ НА ИСХОДЕ СУББОТЫ

#### РАВ ЯКОВ ШУБ

#### Когда продают хамец?

Обычно: хамец продают утром накануне Песаха, 14 Нисана.

Проблема в этом году: канун Песаха приходится на субботу, а в субботу запрещено покупать и продавать.

Решение: в этом году продажу производят на день раньше, т. е. с утра в йом шиши (13 Нисана — пятница, 26 марта). Поэтому заполнить бланки о продаже нужно еще раньше, в йом хамиши (12 Нисана — четверг 25 марта). Желающие могут сделать это через наш сайт.

#### Когда постятся первенцы?

Обычно: первенцы постятся накануне Песаха, 14 Нисана.

Проблема в этом году: канун Песаха в этом году — суббота, а в субботу не постятся. Кроме того, невозможно перенести пост на день раньше, на йом шиши (пятницу), поскольку тогда мы начнем субботу в состоянии дискомфорта.

Решение: в этом году первенцы постятся на два дня раньше, т. е. в йом хамиши (12 Нисана — четверг, 25 марта). На практике первенцы обычно принимают участие в праздновании — окончании изучения талмудического трактата, приуроченном к этому дню, и таким образом освобождаются от поста.

## Когда делают бдикат хамец (проверку, не осталось в доме квасного)?

Обычно: бдикат хамец делают вечером перед Песахом, 14 Нисана.

Проблема в этом году: в этом году вечер перед Песахом — это суббота. В субботу

нельзя зажигать и переносить свечу, необходимую для проверки. Проверять следует вечером, поэтому бдикат хамец невозможно сделать утром перед субботой.

Решение: бдикат хамец делают в йом хамиши вечером (в четверг вечером, 25 марта). Перед проверкой произносят благословение — как обычно. После проверки так же, как обычно, произносят «Коль хамира...» — «Всё квасное и вся закваска, находящиеся в моем владении, которые я не видел и не уничтожил, — да будут аннулированы и станут никому не принадлежащими, как прах земной».

#### Когда сжигают хамец?

Обычно: хамец сжигают утром накануне Песаха до начала шестого временнОго часа (время светового дня делится на 12 равных частей, эти части и есть временные часы).

Проблема в этом году: канун Песаха приходится на субботу, а в субботу нельзя сжигать хамец. Теоретически, хамец можно уничтожить другими способами, разрешенными в субботу, однако традиционно принято именно сжигать.

Решение: чтобы не нарушать традицию, хамец сжигают в йом шиши утром (13 Нисана — пятница 26 марта) до шестого временного часа (в Иеруслаиме приблизительно 11:28, в крайнем случае 11:43). После сжигание хамца не произносят текст об аннулировании хамца (см. ниже), поскольку еще остается квасное, которое будут есть в субботу. Текст об аннулировании квасного произносят в субботу после того, как заканчивают есть квасное и уничтожают его остатки (см. вопрос 6).

#### Как едят хамец в субботу перед Песахом?

Обычно: накануне Песаха вечером и утром до пятого временного часа (в Иерусалиме это примерно 10.11, в крайнем случае 10:41) еще разрешено есть квасное.

Проблема в этом году: Если варить еду, содержащую хамец, и есть ее в обычной, не пасхальной посуде, то потом сложно избавиться от прилипшего хамца, потому что в субботу запрещено мыть посуду, которая не нужна на эту субботу (а обычной посудой не будут пользоваться до конца Песаха). Поверхности посуды, в которой едят квасное, необходимо очистить от остатков квасного.

#### Решение:

- Все горячие блюда готовят в пасхальной посуде и без хамца.
- Разрешено кушать китнийот. Но, если их варят, то делать это нужно в отдельной посуде.
- Для еды используют одноразовую посуду (сегодня можно достать красивую одноразовую посуду, чтобы это было достойно субботы).
- От всего лишнего квасного избавляются до субботы (см. вопрос 4). Покупают халы с расчетом, чтобы хватило на субботу. Некоторые покупают булочки или питы, которые меньше крошатся.
- Если приходится есть хамец на том же столе, где будут есть в Песах, то кладут заранее одноразовую скатерть, чтобы потом можно было ее убрать вместе с оставшимся хамцом и крошками. После того, как скатерть убрали, нужно проверить, не осталось ли на столе прилипших крошек и т. п.

#### Что делают с квасным, оставшимся после субботней трапезы?

В субботу вечером и утром до начала пятого временнОго часа (в Иерусалиме это примерно 10:11, в крайнем случае 10:43) разрешено есть хамец. А уничтожить его необходимо до начала шестого временного часа (в Иерусалиме это примерно 11:27, в крайнем случае 11:42). Поэтому помолиться в эту субботу нужно пораньше, некоторые молятся ватикин (утренняя молитва, которая начинается до восхода солнца).

Обычно: квасное сжигают утром накануне Песаха до начала шестого временного часа.

Проблема в этом году: канун Песаха приходится на субботу, а в субботу нельзя сжигать хамец.

#### Решение:

- Подметают пол. Убирают скатерть, на которой ели хамец. Крошки и оставшийся хамец можно раскрошить и смыть в туалете. Можно собрать оставшийся хамец, одноразовую посуду и скатерти, на которых ели хамец, в мусорный пакет и выбросить в общественный мусорный бак, который находится не в доме и не во дворе дома (в местах, где есть эйрув).
- После трапезы нужно тщательно очистить рот от остатков квасного, если надо, используют зубочистки и полощут рот водой или освежителем (в субботу не чистят зубы обычным способом).
- После этого произносят текст об аннулировании квасного (см. вопрос 4): «Всё квасное и вся закваска, находящиеся в моем владении, которые я видел или не видел, уничтожил или не уничтожил, — да будут аннулированы и станут никому не принадлежащими, как прах земной».

#### Как едят третью субботнюю трапезу перед Песахом?

Проблема в этом году:

- Некоторые полагают, что изначально третью трапезу нужно есть с хлебом. Но хамец можно есть только до пятого временнОго часа (в Иерусалиме приблизительно 10:11). Другие считают, что третью трапезу нужно есть после времени Минхи, т. е. днем, но в это время есть хамец уже запрещено.
- В день перед Песахом не едят мацу, которая подходит для выполнения заповеди. (Сфарадим могут есть мацу, которая замешена не на воде, а, например, на масле, яйцах и т. п., ашкеназим не используют такую мацу).



#### Решение:

— Завершить вторую трапезу до пятого временнОго часа. Затем после Минхи съесть в качестве третьей трапезы кнейдлах (они относятся к мезонот — не хлебным мучным изделиям) из мацовой муки (для тех, кто ест маца шруя, она же геброхтс, — «вымоченную мацу»), а трапезу нужно завершить до десятого временного часа.

(Вареная маца не подходит для выполнения заповеди есть мацу, но есть мнения, что кнейдлах подходят для выполнения заповеди третьей трапезы).

Если не готовят кнейдлах, то можно выполнить заповедь третьей трапезы, поев мясо, рыбу и т. п. или, по крайней мере, фрукты.

— Тем, кто хочет выполнить заповедь в соответствии с мнениями всех галахистов, следует поступить так (следует отметить, что данный вариант подходит, только для очень организованных людей). Помолиться пораньше. Разделить вторую трапезу на две части. Съесть первую часть этой трапезы с хлебом (например, рыбу и салаты) и сказать биркат а-мазон. Затем сделать перерыв на полчаса, желательно встать с места и прогуляться. Снова помыть руки и съесть вторую часть трапезы с хлебом (например, чолнт и т. п.). Завершить обе трапезы необходимо до начала пятого временнОго часа.

Затем после Минхи устроить еще одну трапезу с кнейдлах, мясом или рыбой или хотя бы с фруктами, как было сказано выше.

— В любом случае нужно проследить, чтобы третья трапеза не была слишком сытной, чтобы потом с удовольствием есть мацу вечером на Седере.

#### Можно ли в субботу начать готовиться к пасхальному Седеру, который будет на исходе субботы?

В субботу нельзя готовиться к пасхальному Седеру. Поэтому все приготовления можно начать только по окончании субботы. После того, как суббота закончилась, говорят: «Барух А-Мавдиль бейн кодэш лэкодэш» («Благословен Отделяющий святое

от святого», см. также вопрос 10), и после этого можно готовиться к Седеру.

Желательно основную часть приготовлений к Седеру завершить до наступления субботы:

- открыть бутылки с вином, соком и другими напитками;
  - открыть другие упаковки;
  - приготовить блюда на Седер;
- пожарить зроа (кусок мяса с костью) и сварить яйцо для пасхального блюда (кеары);
- проверить и промыть салат (хаса), который нужен для выполнения заповеди марор; если используют хрен, натереть его и закрыть, чтобы не выдыхался;
- если надо, отделить трумот и маасрот;
- если в Седере будет участвовать много людей, заранее отмерить необходимое количество мацы и марора столько, сколько необходимо съесть для выполнения заповеди.

## Как зажигать праздничные свечи, когда Песах начинается на исходе субботы?

Когда Песах начинается на исходе субботы, праздничные свечи не зажигают, пока не завершится суббота. Когда суббота заканчивается, произносят: «Барух А-Мавдиль бейн кодэш лэ-кодэш» («Благословен Отделяющий святое от святого»).

В праздник нельзя зажигать огонь, поэтому необходимо до наступления субботы зажечь свечу, которая горит 24 часа, и от нее брать огонь для зажигания свечей праздника. За границей, где праздник длится два дня, на исходе первого дня праздника нужно зажечь еще одну свечу на 24 часа, чтобы можно было взять от нее огонь вечером во второй день.

### Как делают Авдалу, когда Песах наступает на исходе субботы?

Авдала в этом году является частью Кидуша. Следует внимательно следить за тем, что написано в Сидуре (в данном случае в Пасхальной Агаде, часть «Кадеш»).

Порядок такой: благословение на вино, текст Кидуша, благословение на свечу Авдалы (свечу нельзя тушить, поэтому используют уже зажжённые свечи или зажигают две спички от уже зажжённой свечи, а потом кладут их, чтобы они потухли сами). Затем читают текст Авдалы («...Отделяющий святое от святого») и благословение «Шеэхеяну» («Благословен Ты, Б-г, Царь вселенной, Который даровал нам жизнь, поддерживал ее в нас и дал дожить до времени этого»).

#### ВОПРОСЫ К РАВВИНАМ

#### ОБЯЗАТЕЛЬНО ЧИТАТЬ АГАДУ НА ИВРИТЕ?

#### Отвечает рав Бенцион Зильбер

Конечно, нет. Мы читаем Агаду, чтобы выполнить заповедь — рассказывать о выходе из Египта. Это основа Агады. А рассказом это является только тогда, когда ты понимаешь, что рассказываешь. Важно рассказать на том языке и в такой форме, чтобы слушатели это поняли. Можно читать Агаду сразу на русском языке, можно читать на иврите и по ходу переводить на русский. Мой отец и учитель рав Ицхак Зильбер зацал, читая Агаду, по ходу переводил её на язык слушателей. Как-то на Седере были мои дети, для которых наиболее понятным языком был иврит, и евреи из России. Отец зацал читал на иврите и по ходу объяснял каждый кусочек на иврите и на русском. А в нашем детстве переводил нам на идиш.

Закон говорит: мицвот црихот кавана выполняя заповедь, надо иметь намерение её выполнить. Рассказ о выходе из Египта — тоже заповедь, и надо иметь в виду (сказать себе, подумать про себя), что собираешься её выполнить. Можно её выполнить, читая рассказ, а можно выполнить, слушая рассказ. Во втором случае тот, кто рассказывает, должен иметь в виду, что благодаря его чтению слушатели выполняют мицву рассказа о выходе из Египта. А слушатели должны намереваться выполнить заповедь тем, что они слушают.

А, например, Кидуш, Алель, благословение Ашер гэалону и другие молитвы, которые мы читаем в ночь Песаха, можно читать и слушать на иврите, даже не понимая.

#### ЕСЛИ ХАМЕЦ СИМВОЛИЗИРУЕТ РАБСКИЙ ДУХ, ТО ПОЧЕМУ ОН ЗАПРЕЩЕН ТОЛЬКО В ПЕСАХ?

Если я правильно поняла, то смысл нашей борьбы с любым присутствием в доме того, что называется словом «хамец», в течение пасхальной недели состоит в следующем: изгоняя хамец, мы изгоняем из себя раба и все те дурные, рабские качества, которые мы и связываем с понятием «хамец», «квасное».

Но мне непонятно, почему во все остальные дни года, кроме пасхальной недели, ха-

мец для нас не является символом дурных качеств. Каждую субботу мы едим халы и радуемся им, не видя в них воплощения дурного, т. е. рабского начала. Весь год сдобный хлеб приветствуется на еврейском столе, и только на время Песаха каждый год ему объявляется суровая война как воплощению рабского духа.

При этом для многих подготовка к Песаху превращается в дни адского (чтобы не ска-



зать рабского) труда по изгнанию хамца из всех самых дальних уголков дома. Не думаю, что в этом есть цель — ощутить на себе тяжесть рабского труда. Но чем тогда можно объяснить этот закон, если вообще его можно объяснить? Галина

#### Отвечает рав Меир Мучник

Вы задаете хороший вопрос. Действительно, как может один и тот же продукт быть ужасно вредным и строго запрещенным в течение одной недели, а в остальное время вполне приемлемым?

Хамец, по объяснению мудрецов, символизирует дурное начало (йецер a-pa). Но почему тогда только в Песах, а не каждый день в году?

Еврейский год — это не просто последовательность разных праздников, а цикл, в котором каждый из праздников представляет вполне определенный этап. По словам мудрецов, этот цикл соответствует смене времен года, ибо созданный Б-гом физический мир отражает духовный: «Б-г смотрел в Тору и творил мир».

А годовой цикл жизни природы и человека, как известно, соответствует суточному: весна — время пробуждения от зимней «спячки», лето — трудовой «день», осень завершение трудового сезона, сбор урожая, подведение итогов, «вечернее» замедление жизненной активности. Годовой цикл также соответствует циклу жизни: весна это рождение и молодость, а осень — замедление активности к концу жизни.

Таким образом, получается, что Песах — это праздник весны и молодости. Пробуждение от зимней «спячки» и начало трудового дня. Рождение и начало жизненного пути. Поэтому именно в эти дни состоялся Исход: еврейский народ «родился» и отправился в путь.

А теперь посмотрим, как именно хамец символизирует дурное начало.

Хамец — это тесто: мука, которую, смешав с водой, оставили на определенное время. Ничего с тестом не делали, и оно заквасилось. То есть хамец — это результат отсутствия быстрого и энергичного дей-

ствия, неоправданное его откладывание. Слово хамец связано со словом леахмиц — «прозевать», «упустить [случай]». А дурное начало — это то свойство человеческой природы, которое мешает нам исполнять заповеди: лень и склонность откладывать на завтра то, что можно сделать сегодня.

Как известно, после откладывания результат часто будет уже не тем. Поэтому хамец и символизирует дурное начало: он является результатом подобного промедления, откладывания необходимого действия. Тора (Шмот 12:17) повелевает не задерживать выпечку мацы («мацот»), чтобы тесто не превратилось в хамец. По словам мудрецов, тот же стих можно трактовать и как повеление не задерживать исполнение заповедей («мицвот»): «Если представилась тебе возможность исполнить заповедь, не откладывай ее, а исполни сразу».

Но когда промедление в особенности «смерти подобно» — и в то же время чрезвычайно соблазнительно?

В самом начале трудового цикла. Утром, когда надо встать с постели и выйти из дома на работу. Именно тогда постель кажется раем, а весь окружающий ее мир — сущим адом. Не хочу-у-у!!! Ну, может быть, еще через пять минут! Не торопите, дайте встать медленно, постепенно, до последнего наслаждаясь каждым мигом пребывания каждой части тела в постели!

Так можно проспать все утро, а там будет потерян и весь рабочий день: если мы начинаем его поздно, уже не будет той свежести и того диапазона действия. Поэтому необходимо преодолеть свою лень, сделать рывок и встать вовремя, быстро и решительно.

А также быстро позавтракать и отправиться из дома на работу, не пытаясь на этом этапе расслабиться в удобном кресле и насладиться домашним уютом. Иначе тоже можно задержаться на весь день и потратить его зря. Утро — время спешки, не обязательно приятной физически, но необходимой и полезной.

Вот чему подобен хамец: мягкой и приятнейшей постели. Домашнему уюту. Месту, где можно расслабиться и насладиться покоем, как следует отдохнуть и набраться сил.

Вреден ли уют и отдых вообще? Нет, на других этапах жизненного цикла он может быть даже полезен. Человек не может постоянно работать, ему нужен и отдых. Ночью необходимо идти спать в ту самую постель. (Тогда почему-то как раз не хочется!) Уже к вечеру, завершив трудовой день, можно и расслабиться в кресле. А многие люди и в середине дня ненадолго идут спать, чтобы обновить силы. Да и на любом этапе дня вполне можно пользоваться разными удобствами, которые делают жизнь более приятной, не мешая выполнению необходимой работы.

Интересно, что главная заповедь осеннего праздника Суккот — «вечернего» завершения цикла — сидеть в сукке. Даже если человек просто сидит в ней семь дней и ничего не делает — расслабляется в кресле, спит в постели — он исполняет заповедь! Это — «вечером».

Но утром уют постели и кресла не просто вреден, но действительно смерти подобен! Ибо представляет собой не удобство, облегчающее жизнь, и не отдых в середине жизни, а задержку начала самой жизни. Такая задержка и попытка насладиться материальными удобствами перед отправлением в путь может уничтожить весь трудовой день, весь жизненный цикл. Задержался хоть ненадолго — и поезд ушел. Еврейский народ, «родившись», в спешке ушел из Египта, а ты прозевал и остался, упустил свой шанс.

Поэтому так строго запрещен в самом начале годового цикла хамец, символизирующий эту задержку. Надо решительно отвергнуть домашний уют на этом этапе, встать и выйти на работу. Как еврейский народ отверг Египет с его комфортом и быстро вышел в путь по пустыне, неуютной, но предвещающей получение Торы на горе Синай и обретение духовного совершенства.

В самой пустыне, во время этой работы самосовершенствования, евреи получили от Б-га много чудесных благ: ман, который менял вкус в соответствии с предпочтениями людей, облака Славы, которые их защищали и очищали их одежду и т. п. Но это уже в пути, в пустыне, «на работе». В поезде есть вагон-ресторан, и при необходимости можно там что-то поесть. Но, выходя из дома, задерживаться категорически нельзя, а то опоздаешь на поезд и вообще никуда не уедешь. Для того чтобы изначально успешно выйти в путь, надо решительно отвер-гнуть все материальные блага Египта и не дать тесту превратиться в символизирующий их хамец.

#### ДОЛЖНА ЛИ КОСМЕТИКА БЫТЬ КАШЕРНОЙ НА ПЕСАХ?

Обязательно ли на косметике и бытовой химии (мыло, шампуни, стиральный порошок, жидкость для мытья посуды и т.д.) должна быть надпись «кашер ле-Песах»? Ведь там одна химия.

Я понимаю, что этот вопрос выглядит параноидальным, тем не менее, задам: Допустим, я пью в баре пиво и немного пива проливается на карман, в который потом кладу сдачу. Надо ли промывать эти деньги?

И, вообще, до каких размеров считается хомец? Это если можно рассмотреть невооруженным глазом? Борис

#### Отвечает рав Яков Шуб

Испокон веков в различных еврейских общинах были приняты всевозможные устрожения в отношении хамца («квасного») в Песах. Некоторые обычаи даже упоминаются в Шулхан Орухе. Наиболее ярпримером подобного поведения является обычай мыть стены и стулья, к которым мог прикасаться хамец (Шулхан Орух 442). Мишна Брура (442:28) объясняет: не стоит насмехаться над людьми, которые так поступают, ведь, хотя по закону в этом нет необходимости, намек на этот



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

обычай можно найти в Иерусалимском Талмуде. В любом случае мы видим, что особая святость праздника Песах заставляет людей соблюдать его законы максимально скрупулезно. Что касается использования различных парфюмерно - косметических средств, то изначально желательно постараться приобрести товары, которые кошерны на Песах. Однако, как известно, не везде есть возможность приобрести такие товары, поэтому попытаемся рассказать о возможности использования на Песах некоторых наиболее распространенных видов косметических и моющих средств.

Жидкие и аэрозольные духи, одеколон, дезодоранты, лосьон после бритья. В большинстве случаев в их состав входит этиловый спирт, который производят из злаков и который является хамцом. Поэтому такие товары не используют в Песах и их необходимо продать нееврею (Илхот Песах, рав Шимон Айдер, Шаарей Йемей а-Песах, рав Йегуда Чезнер). И хотя такие косметические средства «непригодны в пищу собаке» (т.е. можно было бы подумать, что их разрешено использовать, т.к. они уже не считаются хамцом), не стоит спешить с выводами.

Во-первых, разрешено использовать вещества, которые непригодны в пищу собаки, только в том случае, если они испортились настолько, что даже собака не станет их есть. Если же собака их не ест, потому что это не тот продукт, которым ее обычно кормят, а люди в стесненных обстоятельствах могут употреблять его в пищу (ведь иногда это просто спирт, которому придали приятный запах), то запрет остается в силе.

Во-вторых. Даже когда при производстве спирт довели до такого состояния, что его невозможно употреблять в пищу, многие алахические авторитеты считают: если его можно восстановить или употреблять в пищу, смешав с другими веществами, то запрет остается в силе (Игрот Мойше, Орах Хаим 3:62, Эмет ле-Яаков, рав Яаков Каменецкий 442:9, Илхот Песах, рав Шимон Айдер).

Исключение могут составлять продукты, произведенные на основе синтетического спирта или спирта, не произведенного из злаков (например, уже несколько лет, по данным департамета кошрута Бадац Эйда Харедит, в товарах, произведенных в Эрец-Исроэль, не используется спирт из злаков), или любые продукты, на которых стоит «кашерно на Песах».

Кремы, мази, шампуни, бальзамы и порошки, тени для газ, тушь для ресниц, румяна и пудра, лак для ногтей, крем для обуви, освежитель воздуха. Разрешено использовать эти товары без знака «кашерно на Песах», поскольку они непригодны в пищу собаки и человека. Кроме того, даже если при их производстве использовали спирт, его уже невозможно восстановить, чтобы сделать пригодным в пищу.

Крем для рук, мыло, помада и зубная паста. Желательно приложить усилия и постараться достать подобные товары со знаком «кашерно на Песах», поскольку существует большая вероятность, что они попадут в рот. Но если это невозможно, разрешено использовать их даже без знака «кашерно на Песах», полагаясь на мнения алахических авторитетов, которые считают: поскольку эти товары непригодны в пищу собаки и человека, в соответствии с буквой закона они не запрещены в Песах. Что касается губной помады, желательно использовать не ароматизированную (Шаарей Йемей а-Песах, рав Иегуда Чезнер, Илхот Песах, рав Шимон Айдер).

Жидкость для мытья посуды. Необходимо использовать жидкость со знаком «кашерно на Песах». Если нет возможности достать такое средство, следует обратиться к компетентному раввину.

Стиральный порошок не нуждается в знаке «кашерно на Песах». Но в холь а-моэд («праздничные будни») стирать запрещено, кроме тех случаев, когда одежда запачкалась и другой одежды нет, или для маленьких детей. Что касается Вашего второго вопроса: не промывают от хамца вещи, которые не видны глазу и которые обычно не употребляют в пищу.

#### МАЦА ДОЛЖНА БЫТЬ ГОТОВА ЗА 18 МИНУТ, НО ВЕДЬ ПРИ ВЫХОДЕ ИЗ ЕГИПТА ЭТО ЗАНЯЛО БОЛЬШЕ ВРЕМЕНИ?

Вот вопрос: маца должна быть готова за 18 минут, но ведь народ, вышедший из Египта, вынес тесто и из него сделала мацу. По времени это больше восемнадцати минут. «34 И понес народ тесто свое, прежде нежели оно вскисло; квашни их, завязанные в одеждах их, были на плечах их. 39 И испекли они из теста, которое вынесли из Египта, пресные лепешки, ибо оно еще не вскисло, потому что они выгнаны были из Египта и не могли медлить, и даже пищи не приготовили себе на дорогу» (Исх.12:34; 39).

#### Отвечает рав Моше Сытин

Комментатор, который рассматривает его, — Ор а-Хаим а-Кадош. Он объясняет: хотя с момента замешивания до выпечки тесто уже должно было бы закваситься и стать «хамцом» (ведь путь от Рамсеса до Суккота занимает более восемнадцати минут), этого не произошло, т. к. евреи все время его месили. А все время, пока тесто месят, — оно не заквашивается.

Это объяснение помогает Ор а-Хаим ответить еще на один вопрос, который задают комментаторы: почему евреи несли тесто на себе, а не везли на телегах или на ослах, как сказано (Шмот 12:39): «И нес народ свое тесто до того, как оно заквасилось... на своих плечах». По Ор а-Хаиму это можно объяснить так: они не могли положить тесто в телеги, поскольку там оно бы заквасилось, поэтому несли его на себе, чтобы можно было месить по дороге.

Но Рамбан (комментарий к стиху 12:39) отвечает на этот вопрос немного иначе. Согласно Рамбану, исход был столь стремительным, что с момента замешивания теста до выпечки мацы не успело пройти и восемнадцати минут. То есть, евреи замесили тесто еще в Египте, а меньше чем через восемнадцать минут пекли его уже за пределами Египта.

При этом Рамбан допускает, что его могли печь уже в Суккоте, хотя расстояние между Рамсесом и Суккотом составляет примерно 120 километров (см. Раши к стиху 37). Другими словами, такое скорое прибытие в Суккот, что даже тесто не успело закваситься, было еще одним открытым чудом в череде чудес, сопровождавших евреев при исходе из Египта.

#### ТОРА ДЛЯ ДЕТЕЙ

#### ГОРЬКИЕ ТРАВЫ ВМЕСТЕ С МАЦОЙ

«ОЦАРОТ»

Пасхальный вечер — самый замечательный и возвышенный вечер в году. Это вечер, когда вся семья собирается вместе, ведуховного подъема, песнопений, прославлений и благодарения Всевышнему. Но наряду с чтением агады и праздничных песен, вместе с мацой и четырьмя ставина, вместе с пасхальными яствами, на столе присутствует марор горькая зелень.

И ладно бы мы вкушали горькую зелень один раз, чтобы вспомнить рабство, которое предшествовало избавлению. Но ведь мы едим ее и второй раз вместе с мацой, символом освобождения. Вперемешку с избавлением. Почему?



Процитируем слова Талмуда. Спросил рав Нахман своего раба, Дару: «Если господин отпустил раба на свободу и наградил его на дорогу серебром и золотом, что раб должен сказать ему?» Тот ответил: «Раб должен благодарить и прославлять бывшего хозяина».

Что нового сообщает нам здесь Талмуд? Разве мы не знали без ответа раба, что тот, кто получает подарок, должен сказать спасибо? А тем более такой подарок, как вечную свободу и большое имущество впридачу?! Но если мы задумаемся над этим вопросом, то откроем здесь, как и во всех других словах Учителей, глубокий смысл.

Рав Нахман был зятем главы евреев Вавилонии, и сам был великим раввином. У его раба были отличные жизненные условия, ведь, как писал Маймонид, «мудрецы древности давали рабу от каждого кушанья, которое они ели, и прежде кормили раба, а потом уже если сами». Как правило, рабу было невыгодно выходить на свободу, из-под опеки и покровительства хозяина в жестокий внешний мир, где нужно бороться за место под солнцем. Тем более от такого хозяина, как рав Нахман. Но рав Нахман предложил ему в награду большое количество денег, которое позволит бывшему рабу устроиться в жизни. Это уже другое дело. У хозяина есть только одна просьба: раз в год раб должен отмечать праздник освобождения. Допустим, он берет деньги и бежит вперед, к свободе.

Давайте попробуем мысленно проследить за ним и представить, что стало с ним через двадцать лет.

Если бывший раб разумно распорялился деньгами, вложил их в прибыльный бизнес, приобрел недвижимость, создал семью, преобрел хорошую репутацию и общественное положение, то мы найдем его в богатом доме, в окружении многочисленных домочадцев и с ощущением, что жизнь удалась. Он поднимает бокал за своего господина, который освободил его и подарил ему сумму денег, которая позволила ему встать на ноги как свободному человеку и разбогатеть.

Но если бывшему рабу свобода ударила в голову, и он решил пожить в свое удовольствие, снял номер в самом дорогом отеле, обедал в лучших ресторанах и пропивал подаренные ему деньги, то очень скоро он обнаружит себя на улице, без крыши над головой и без копейки денег в кармане. Тогда он опустится на дно общества и через двадцать лет это будет разбитый человек, живущий в ночлежке. Он поднимает стакан горького вина со слезами и восклицает: «О господин мой, зачем ты причинил мне зло? Зачем ты выгнал меня?!»

Мораль сей басни: в Песах мы празднуем освобождение из Египта. Но оно было лишь началом долгого пути. Мы вышли на свободу, и получили великое духовное имущество: Тору, заповеди, веру, наставление, традицию, наследие предков.

Каждый год, когда мы собираемся вместе, чтобы отметить избавление, это прекрасная возможность подвести предварительные итоги, заняться самоанализом: как мы использовали данную нам свободу, что мы сделали с теми великим дарами, которые получили? Стали ли мы избранным народом, высокоморальным обществом, идущим по пути Торы и по нравоучениям пророков, в духе наших Учителей и наследия отцов, или превратились в испорченное общество, заимствующее всякую мерзость, импортирующее всякую грязь?

Ответ, к сожалению, не столь однозначен. И то, и другое. Маца — вместе с горькими травами...



#### воспитание детей

#### КАК ПЕРЕДАТЬ ДЕТЯМ ДУХОВНУЮ СОСТАВЛЯЮЩУЮ ИСХОДА?

РАВ АШЕР КУШНИР



Как лучше рассказать детям о празднике Песах, об Исходе и, главное, как передать духовную составляющую Исхода?

Рассказ о выходе из Египта — это повеление из Торы: расскажи сыну своему. В этой мицве наиболее ярко выражена идея передачи еврейского наследия из поколения в поколение и, в первую очередь, свидетельства о том, что при выходе из Египта Творец раскрылся народу Израиля и удостоил его явных чудес вопреки всем законам природы.

Чтобы выполнить повеление по всем правилам, надо, прежде всего, чтобы сами родители понимали его суть и подготовили себя должным образом.

Непосредственно мицва исполняется во время праздничной пасхальной трапезы. Глава семейства рассказывает всем присутствующим, обращаясь, в первую очередь, к своим детям, о выходе из Египта. Этот рассказ зачитывают из Агады.

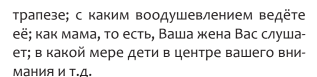
Тут следует подчеркнуть, что, конечно же, важно всё прочесть и правильно передать информацию о том, что произошло и как произошло, но это не основное в выполнении мицвы. Основное — создание атмос-

феры и ощущения, что не они тогда, а мы сами сейчас выходим из Египта, из рабства на свободу. При этом важно подчеркнуть тяжесть рабства и крылатую радость свободы. И чем больше мелких деталей будет упомянуто, тем больше шанс, что такое ощущение у присутствующих появится. И в конце как результат — благодарность Творцу за невероятное благо нашего избавления...

Получается, что главное не сам рассказ, а то, какие выводы можно из этого сделать, и то, как это касается нашей жизни. Для этого можно рассказать и о личном выходе из рабства. Те, кто пострадал от советской власти, могут рассказать, как они оттуда вырвались. Более молодое поколение — о выходе на свободу в личной борьбе со своим дурным началом. О темноте рабства материальной зависимости и выход на свет духовной свободы...

Что же касается детей, то выполнение мицвы состоит не столько в прямом повествовании и объяснении, сколько в том личном примере, который они видят: как вы готовитесь к Песаху; как обсуждаете подготовку к лейл а-сэдэр — Пасхальной





Порой бывает, что в подготовке к лэйл а-сэдэр сын задаёт вопросы: что это и для чего это? А родитель в спешке может его «попросить» не мешать... Надо знать, что правильный ответ на эти вопросы и есть выполнение заповеди...

Кроме главы семейства, рассказывающего об Исходе, активными участниками сэдэра являются дети. Один за другим, по старшинству, они зададут арба кушийот — «четыре вопроса». Дети, как правило, знают их наизусть (если путаются, все помогают). Надо создать вокруг этого боль-

шой ажиотаж, всё внимание к ним, центральное событие, восхищаться и хлопать в ладоши.

Можно с ними устроить и представление. Это не наша традиция, но, тем не менее, с детьми можно «организовать» их личный выход из Египта. Приготовить заранее им палки в руки, нагрузить подушки на плечи, и когда все будут петь Авадим айину, они обойдут стол несколько раз...

Можно также наглядно показать, как сохранилась еврейская традиция. Взять руку сына с одной стороны, дедушки — с другой, и объяснить сыну, что вот так, представь, и наш прадедушка, держит руку дедушки, и так цепочка всех наших предков держится за руки до поколения выхода из Египта.

#### КНИЖНАЯ ПОЛКА

#### ВРАТА В МОЛИТВУ. КРИА — ПРИЗЫВ

#### РАВ ШИМШОН ПИНКУС

Чтобы понять простой смысл этой особенной молитвы — молитвы посредством зова Всевышнего по Имени, следует немного прояснить понятие упования на Творца. [Хотя принято переводить понятие битахон, как «упование», следует уточнить, что его смысл — полностью полагаться на Творца.

Основной принцип упования на Творца, как объясняют ришоним, что это — одно из качеств Всевышнего, то есть, когда человек уповает на Него, посредством этого он спасается от любой беды, как сказано: «Никогда не устыдятся все, уповающие на Тебя».

В Мидраше на Теилим (25) приведена притча на эту тему: был один разбойник, его поймали и стали бить. Он заявил: «Я — родственник царя!» Его привели к царю, и царь сказал ему: «Какой же ты мне родственник?» — «Я уповал на (милость) царя!»

— ответил тот. «Что ж, раз ты уповал на меня, придется тебя спасти!» — сказал царь.

Таково это качество: упование на Всевышнего само по себе является причиной, что Всевышний позаботится о человеке и спасет его, несмотря на то, что по своим поступкам он недостоин этого. Виленский гаон приводит комментарий наших мудрецов (Ялкут Теилим, 32) на строку из Теилим «уповающего на Б-га — милосердие его окружает»: «Даже если он злодей, но при этом уповает на Всевышнего — милосердие окружает его». То есть, само то, что он направляет свое сердце уповать на Всевышнего, уже является причиной непременно получить желаемое. Это один из фундаментальных принципов Торы: посредством упования на Творца, человек вы-

#### «Величие Творца перед всеми другими «силами» в том, что Его милосердие не имеет никаких границ!

зывает у Него благоволение, хотя он этого и не заслуживает (по своим деяниям).

Наш великий учитель, Ицхак-Зеев Соловейчик, сказал, что есть тут одна важная идея: мы можем сказать, что человек, уповающий на Всевышнего, спасается от любой беды, только, когда человек понимает всю тяжесть беды, и знает, насколько велика опасность, и все равно полностью полагается на Всевышнего, что Тот спасет и избавит его. Только в таком случае этого человека можно назвать уповающим на Всевышнего — это полное упование, и тогда он будет спасен. Однако, если человек не представляет себе, насколько велика беда, и не боится, и при этом уповает — это не называется упованием на Творца. Ведь он не боится, и уверен, что все будет хорошо, лишь потому, что просто не осознает, насколько серьезна его проблема, а не потому, что доверяет Творцу и полагается на Него. Так что это — не упование, и такой человек не обязательно будет избавлен от опасности. Однако, когда человек четко и ясно видит, в какой беде он находится, и знает, что Всевышний, по милосердию Своему, может спасти и сохранить его — и полагается на Него, тогда он называется уповающим на Творца, тогда действительно будет охранять его.

Рав Соловейчик так вел себя и на практике: в нескольких случаях, когда он вместе с другими людьми оказывался в опасности, он пробуждал страх у слушающих его, и не давал им забыть, в какой большой опасности они находятся.

Ведь наоборот, страх — это основа спасения, поскольку человек, который видит опасность и боится, и, несмотря на это уповает, называется уповающим на Б-га, и это само по себе является его спасением. Однако, до тех пор, пока человек не обращает внимания на серьезность опасности, он спокоен и уравновешен не в силу упования на Творца, а просто оттого, что не задумывается или не знает, что он в опасности. Поэтому и спасение далеко от него. Именно об этом сказано в Теилим (56): «В день страха — я на Тебя буду уповать». Так я слышал от своего рава и учителя Йосефа Дова Соловейчика от имени его отца рава Ицхака Зеева Соловейчика и привожу это вкратце.

В соответствии с этим принципом получается, что чем в большей опасности человек находится, тем больше нужно признавать мощь Творца и тем больше уповать на Него. Например, если человеку встречается враг, ему необходимо признать, что Всевышний может ему помочь одолеть этого врага, и уповать на Него в этом. Однако, если человеку встречается целый вражеский полк, уже недостаточно того уровня признания милосердия и силы Творца, как в предыдущем случае. Теперь необходимо, чтобы человек признал, что Всевышний творит чудеса, и отдает многочисленных в руки немногих, и он должен по-настоящему быть уверенным в этом, а это более глубокое признание и большее упование, и это гораздо тяжелее.

По поводу же того, что сказали мудрецы, что и у праведника, и у злодея, есть возможность уповать на Всевышнего, есть большая разница между упованием праведника и упованием злодея: праведнику достаточно упования небольшого уровня, ведь поскольку у него нет грехов. Получается, что в соответствии с его состоянием ему полагается спасение, а значит, он не в очень большой опасности. Однако, если злодей будет уповать на Творца с такой же силой,



ему это никак не поможет, ведь он не понимает, в какой великой опасности находится из-за своих грехов, то есть, уровень его упования совершенно не соответствует уровню опасности. Но, на самом деле, если он будет уповать сильнее, то есть, признает, что Всевышний, полный милосердия и добра, жалеет и его, тогда он действительно будет спасен.

Приведем пример: праведнику, уповающему на Всевышнего, что Он пошлет ему пропитание, достаточно, если он признает, что Всевышний милосерден к Своим созданиям, и удовлетворяет потребности всех живущих. Но грешнику никак не достаточно признания, что Всевышний обеспечивает пропитание всем живущим, поскольку, если он будет уверен, что Всевышний обеспечит и его, он не получит никакого пропитания. Ведь на чем основана его уверенность? На том, что, поскольку Всевышний обеспечивает всех живущих, а он сам точно такой же, как любое другое живое существо, поэтому он тоже заслуживает получить пропитание от Творца. Но это не так, ведь он — грешник, и поэтому ему ничего не полагается! Если же он сумеет достичь более высокого уровня — осознания, что Всевышний, по Своей милости, дарует добро и грешникам, и именно по этой причине он уверен, что Всевышний даст пропитание и ему, то тогда он наверняка получит, ведь он по-настоящему уповает на Всевышнего. А большой грешник, если не признает всю тяжесть своих грехов, а будет уповать лишь на то, что Всевышний дарует добро и грешникам — для него это недостаточный уровень упования. Однако, если он признает, до какой низкой ступени упал, и осознает, что, в противовес этому — благо Всевышнего безгранично, величественно и превышает даже его страшные грехи, и будет всем сердцем верить в это, то и он получит это благо. И чем серьезнее и тяжелее его грехи тем больший уровень упования ему требуется.

Примечание: Видится, что в соответствии со всем вышесказанным, нам удалось разрешить противоречие между различны-

ми подходами в вопросе упования на Творца. Ведь известно, что Хазон Иш в своей книге «Вера и упование» писал, что думать и верить, что человеку будет только хорошо — это ошибка, и объясняет по-другому, что такое упование на Творца.

А также в книге «Обязанности сердец», часть «Упование», гл.3, вступление четвертое, после того, что автор объясняет, что суть упования — это быть полностью уверенным в милосердии Всевышнего, в том, что человеку будет только хорошо, он пишет, что обязательным условием для этого является то, что человек полностью выполняет свой долг перед Всевышним, и что человек не совершает никаких грехов — ведь как он может быть уверенным, что ему будет хорошо, если он нарушает волю Творца? На первый взгляд, это противоречит приведенному Виленским гаоном Мидрашу: «Даже если он грешник, но при этом уповает на Всевышнего — милосердие окружает его». В свете приведенных выше слов мудрецов можно решить это противоречие.

Вот это решение: то, что сказали мудрецы ранних поколений, что грешник не может полагаться на Творца, когда идет речь в отношении того уровня упования, который помогает обычному человеку, но на самом деле если его (грешника) упование будет сильнее обычного, то у него есть надежда. Именно про это сказано: «Даже если он грешник, но при этом уповает на Всевышнего — милосердие окружает его».

Эта идея объясняется в сборнике мидрашей «Ялкут Шимони» на книгу «Млахим», по поводу раскаяния Менаше, царя Иудеи: «что такое "мучили его"? Построили для него подобие медного сосуда, проделали в нем отверстия, посадили его в этот сосуд и разожгли под ним огонь. Когда Менаше понял, что он — в страшной беде, он стал обращаться ко всем идолам, которые только существуют в мире: "Идол такой-то, спаси меня!" Когда он увидел, что ни один из них не помогает, он сказал: "Я помню, как мой отец читал в Торе: "в беде твоей, когда постигнут тебя все эти проклятия, вернись к

Всевышнему, Б-гу своему". Так вот, я зову Его на помощь, если Он ответит мне — значит, верно сказанное в Торе, а если нет то все они на одно лицо!" (То есть, так же, как все другие идолы ему не ответили в беде, так и Творец, не дай Б-г).

Ангелы-служители плотно закрывали окна на Небесах, чтобы его молитва не поднялась к Творцу, говоря: "Владыка всех миров! Разве у человека, который установил идола в Твоем святилище, есть надежда, что его раскаяние будет принято?" Святой, благословен Он, ответил им: "Если Я не приму его раскаяние, получится, что Я закрываю двери перед всеми раскаивающимися!" Что же сделал Всевышний? "Прорыл" ему подкоп под Престолом Славы Его, и принял его мольбу» (см. там).

Это очень странно — какой, казалось бы, нелепый довод привел Менаше: что если Всевышний не примет его раскаяние и не спасет его в тот же момент чудесным образом, это будет доказательством, что все одинаковы, т.е. как идолы не ответили ему в беде, что доказывает, что они не обладают самостоятельной силой, это верно и по отношению к Творцу, не дай Б-г.

Но ведь очевидно, что это совершенно разные случаи: идолам он служил и поклонялся всю свою жизнь, поэтому имел право рассчитывать на их помощь. Так что, если они не вызволят его из беды, они ничего не стоят. Но в отношении Всевышнего — учитывая, что Менаше убивал преданных Ему, Его пророков и праведников, наполнив весь Иерусалим их кровью, и даже, будучи в беде, не вспоминал о праведности своего отца. И только после того, как воззвал ко всем идолам, он обратился к Всевышнему, да еще и с такой наглостью — ставя Ему условие. Тут было бы вполне справедливо, что ему не ответили бы. Как же это доказывает, что все боги одинаковы?

Но на самом деле Менаше сказал великую истину, и более того — Всевышний согласился с его словами: если его раскаяние не принимается, значит, количество его грехов было таким большим, что превысило границы милосердия. Получается, что у милосердия Творца есть предел! Тогда чем он отличается от всех остальных божков, не дай Б-г? Ведь доброта, сила и милосердие — больше их или меньше, в этом нет разницы по сути. Величие Творца перед всеми другими «силами» в том, что Его милосердие не имеет никаких границ и никаких пределов!

Следовательно, если кто-то взывает к Творцу даже из глубин преисподней своих грехов и преступлений, то если Его доброте и милосердию нет границ, конечно же, Он примет его раскаяние! И действительно, Всевышний принял мольбу Менаше. Поэтому Он и ответил ангелам: «Если Я не принимаю его раскаяние, это будет противоречить самому качеству "принятие тшувы", ведь вся его суть — это безграничные доброта и милосердие».

Мы видим здесь живой пример проявления упования на Всевышнего: Менаше постиг качество Милосердия Творца, а именно что Его Милосердию нет границ. Он обращался к Всевышнему, будучи самым отпетым негодяем. И если в самом деле существует качество бесконечного Милосердия, то Творец ответит ему. А если не ответит, значит — нет (не дай Б-г) такого качества. Он оказался прав! Действительно, есть такое качество — поэтому Всевышний и ответил ему в его беде.

Возвращаясь к нашей теме: та самая молитва, которую молился Менаше Всевышнему, это и есть настоящий прототип молитвы-призыва (криа): он назвал Всевышнего Его Именем, а именно — он излил свою мольбу перед Всевышним, а так как одно из Имен Всевышнего — это безграничное Милосердие, поэтому Менаше и призывал Его этим Именем. Совершенно очевидно, что, поскольку каждое Имя Творца — вечная истина, Всевышний наверняка ответит ему. Если, не дай Б-г, не было бы ответа — то бесконечное Милосердие не являлось бы Его Именем!

Тогда все божки — на одно лицо. А поскольку это Имя — поистине одно из качеств Творца, Всевышний ответил ему и спас его.





#### ЭЗРАТ НАШИМ – В ЖЕНСКОМ ШАТРЕ

#### ЛИЧНАЯ СВЯЗЬ С ТВОРЦОМ

#### ГИТЕЛЬ ИТАХОВ

«Как поменять свою жизнь и угодить своим родным — мужу в первую очередь. Сколько бы я ни старалась, всё хуже получается. Я и сама себя ненавижу, может, поэтому у меня всё наперекосяк».

Так часто бывает: когда мы пытаемся справиться с трудной ситуацией, за одним слоем оказывается другой. Поэтому давайте постараемся зайти с другой стороны: как БЫТЬ в сложившейся обстановке?

Начнем с молитвы. Еврейская Традиция учит, что у каждого человека есть прямой «канал связи» с Б-гом. Посредники не нужны. Искренняя молитва самого человека — самая действенная.

Тем не менее, иногда кажется, что молитва не принимается или Б-г не отвечает. И тогда человек может сделать свои выводы: либо он неправильно молится, либо — недостаточно искренне, либо не удостаивается ответа из-за грехов... Тогда, может, стоит попросить кого-то, чтобы помолился за него?

Это не так. Всевышний — Царь мира, но при этом Он — наш Отец. Он к нам ближе, чем любой человек.

Но это надо прочувствовать. У нас не получится установить близкие отношения с Ним, если Он для нас всегда — «в третьем лице». Например, мы говорим другим, что мы Ему молимся, Он нас любит, но про себя думаем, что Он — там, а мы — здесь, и не ощущаем тесной связи.

Правильно иначе. Без чужих, ни перед кем — обращаться к Б-гу на «Ты». Обращайтесь к Б-гу своими словами, как Вам привычно, и просто разговаривайте, рассказывайте обо всех своих переживаниях, о радостном и грустном. И, так как нет близости, когда нет ответа от другой стороны, — слушайте ответ.

Ответ может приходить как собственные мысли и озарения или как интуиция, которая подсказывает, в каком направлении действовать. Иногда Б-г посылает ответ через других людей, через прочитанные статьи, даже в песнях. Его ответ — тихий, добрый, спокойный, утешающий. Никогда не обвиняющий.

Голос совести исходит от Доброго Начала, он говорит: так делать не стоило, исправь так-то.

Злое начало обвиняет, обзывает, стыдит, не подсказывает решение проблемы, а доказывает, что нужно себя ненавидеть, потому что мы просто-напросто недостойны хорошего отношения... Ничто не может быть дальше от правды. Поэтому первое, чему советую уделить внимание, — Вашей личной связи со Всевышним.

Второе — это найти своего духовного наставника. Вы пишете, что не знаете, к кому обратиться. Сначала важно обратиться к Всевышнему с просьбой «организовать Вам встречу» с правильными людьми, с одним мудрым человеком. Говорят, когда ученик готов — появляется учитель.

Подумайте, кто в Вашем окружении обладает жизненным опытом и мудростью, с кем Вы могли бы разговаривать о том, что Вас волнует. Может, Ваш бывший школьный учитель? Кто-то из соседей, из давних друзей или из родителей, родственников?

Доверительные отношения строятся долго, но у всего есть начало. Вы не одна, есть люди, которые по-настоящему, от всего сердца будут рады Вам помочь, поддержать, посоветовать. Не отчаивайтесь, если не получится сразу.

Также стоит подумать о психологической помощи. Ненависть к себе — явление нередкое, к сожалению. Часто это результат психологической травмы — губительной критики, отсутствия любви и поддержки, заброшенности.

Эту травму важно залечить, чтобы она не влияла на сегодняшнюю жизнь. Это делают вместе со специалистом-психологом.

На следующем этапе, когда заложено основание поддержки и духовного и душевного здоровья, можно начать думать о своем предназначении в этом мире. Семейные отношения — это только часть нашей жизни, и они не должны полностью поглощать нас. Что еще от нас хочет Всевышний?

Какие у Вас есть таланты, к чему Вас тянет? Может, больше помогать другим — навещать больных или престарелых. Может, развивать творческие способности — петь, играть на музыкальных инструментах, писать стихи, рисовать. Может, принимать участие в общественных мероприятиях.

Всё это насыщает нашу душу, и тогда мы можем больше давать и другим.

Повторю еще раз. У Вас чистое сердце и чистые намерения. Вы не одна. Шаг за шагом. Пусть Вам сопутствует успех.

#### ИНФОРМАЦИЯ К РАЗМЫШЛЕНИЮ

#### ЕВРЕЙСКИЙ ВЗГЛЯД НА ТЕОРИИ ЗАГОВОРОВ

БАТШЕВА ЭСКИН

#### Конспирологи и заговорщики

Конспирологи и заговорщики своим многолетним «трудом» заработали себе славу и признание: их включили в учебники, и теорию заговоров или конспирологию ныне изучают историки, политологи, социологи и психологи. Конспирология — это концепция, объявляющая отдельные события, явления или даже ход истории в целом – результатом заговора со стороны некоторой группы.

Как правило, пик популярности глобальных теорий заговора совпадает с периодами экономических и политических кризисов, когда люди, вместо того, чтобы заниматься поиском решений, ищут виноватых, врагов, персонально ответственных за тот или иной кризис.

Психологи и социологи утверждают, что глобальные теории заговора дают выход той разрушительной социальной энергии, которая неизбежно накапливается в периоды войн, революций, переворотов, девальваций, эпидемий и т.п.

Политологи же и историки, в свою очередь, видят, что в умелых руках конспирология не раз становилась эффективным инструментом для манипуляции обществом. Впрочем, были и прецеденты, когда воодушевленная теорией заговора толпа полностью выходила из-под контроля.

#### Список «заговоров»

Некоторые пункты этого списка широко известны, иные оказались не так популярны. Есть пункты, которые могут показаться шуткой, — но шуток здесь нет, у каждой из этих теорий есть масса приверженцев.

НАСА инсценировало полет на Луну в студии, не посылая космический корабль в космос, — чтобы победить Советский Союз в «космической гонке».

Земля плоская, а не шарообразная, и миллионы ученых и исследователей (астрономов, физиков, астронавтов и т.д.) из всех правительств мира более пятидесяти лет лгут человечеству, подделывая фотоснимки спутников и космических кораблей, ко-



торых на самом деле нет, — и всё для того, чтобы скрыть истинную форму Земли от общественности.

Инопланетяне вступили в сговор с местными элитами, чтобы поработить человечество.

Самые влиятельные люди на Земле, включая королеву Великобритании и некоторых президентов США, на самом деле являются рептилоидами. Рептилоиды прибыли на Землю со звезды Тубан, живут на секретных подземных базах и управляют миром.

Заговор спецслужб (КГБ, ЦРУ и т.п). ЦРУ организовало теракт 11 сентября, убийство Джона Кеннеди и развал СССР с помощью плана Даллеса.

Многие известные люди были подменены двойниками, например, Пол Маккартни, Александр и Михаил Горбачев. При всей абсурдности и разношерстности этих и десятков других подобных теорий, «стержень» у них един: сказочная, мифологическая, мистическая, сновиденческая логика — совершенно иная, чем логика Талмуда и логика знаменитого учебника Чепланова.В рассуждениях конспирологов не соблюдается закон исключённого третьего, суть подменяется происхождением, событиям приписывается обязательная целенаправленность, соседство во времени принимается за причинно-следственную связь — и так далее.

Вряд ли найдется хоть один человек без психических отклонений, который верит абсолютно во все конспирологические теории. Честно сказать, в едином списке они выглядят как история болезни. Но есть огромное количество людей, утверждающих: «Конечно, в инопланетян я не верю, но про "план Даллеса" даже Михалков говорил — это же факты!» Или: «Нет, ну какой жидо-масонский заговор, это же смешно! КГБ — вот у кого истинная власть!»

#### Заговоры против евреев

Казалось бы, уж кто-кто, а евреи должны иметь иммунитет ко всяким конспирологическим теориям — ведь на протяжении



всей истории человечества именно наш народ постоянно был обвинен в том или ином «всемирном заговоре»...

Кто по всей Европе в Средние века отравил воду в колодцах христиан и распространил чуму? Жиды!

Кто планирует захватить власть во всем мире? Сионские мудрецы!

Кто стоял за нападением на башни-близнецы в 2001-м году? Правительство США, где сидят одни евреи!

Кто распространяет коронавирус? Ультраортодоксы!

Что это за подозрительные звуки на телефонной линии? Вы на прослушке у Моссада!

Кто хочет развалить Турцию, Италию, Венгрию, Армению и еще десяток стран? Евреи во главе со своим якобы благотворителем Джорджем Соросом!

А про жидо-масонский заговор, жидо-коммунистический заговор и про сионистское оккупационное правительство слышал всякий, имеющий уши.

Сложно придумать обвинение более абсурдное, чем убийство христианских младенцев ради необходимой для выпечки мацы крови — учитывая полный запрет Торы на употребление в пищу какой-либо крови, запрет на убийство и запрет на использование в составе мацы чего бы то ни было, кроме чистейшей воды и муки. И тем не менее, инквизиция пытала и убивала десятки тысяч евреев, с тем чтобы они «признались» в этом чудовищном заговоре.

Христианский богослов XV века Мартин Лютер, который, по результатам опросов общественного мнения 2003-го года, стал



вторым из самых великих немцев за всю историю Германии — этот самый Мартин Лютер был автором книги под названием «О евреях и их лжи», где, помимо всего прочего, также обвинял евреев в отравлении колодцев и похищении детей. Эта книга до сих пор официально издается и переиздается на многих языках мира — в отличие от более позднего «произведения», сфабрикованного черносотенцами в начале XX века и названного «Протоколы Сионских мудрецов».

«Протоколы» сейчас официально запрещены в большинстве европейских стран, что не мешает антисемитам до сих пор верить в то, что миром тайно управляет кучка еврейских богачей, разжигающая войны и ссорящая правителей ради еще большего обогащения.

Во имя своей теории о том, что евреи за кулисами дергают ниточки истории, создавая идеологии и плетя интриги для того, чтобы эксплуатировать людей, грабить казну и обогащаться, — Гитлер уничтожил шесть миллионов евреев в годы Катастрофы.

Более современная теория заговора, кстати, отрицает и этот факт, утверждая, что никаких газовых камер не было вовсе, и что евреи сами изобрели Холокост, чтобы оправдать «оккупацию Палестины».

Теории заговора создаются все время. Например, в прошлом году Иран и Турция начали развивать теорию, утверждающую, что государство Израиль создало коронавирус в качестве биологического оружия против арабских стран.

У нас есть не просто горький — а поистине трагический опыт с конспирологическими теориями. И если этого мало, то вот еще четыре причины, почему не надо верить в старые и новые теории заговора.

#### Большие претензии требуют больших доказательств

Если теория заговора предлагает серьезные и неоспоримые доказательства, то это уже не «теория заговора», а очень простой и прозрачный исторический факт.

Заговоры не представляют убедительных доказательств. В лучшем случае — это фрагменты доказательств, которые подлежат толкованию. Чтобы поверить в заговор, вам нужно какое-то «интуитивное чувство», а доказательства и факты, как правило, являются вторичными по отношению к этому «чувству».

Главная проблема со всеми теориями заговора — что их нельзя опровергнуть, ведь они построены на «внутреннем убеждении», что «нам все лгут». Так что даже после того, как мы предоставим свои доказательства и опровержения, против «интуиции» и «внутреннего ощущения» нам нечего сказать.

Тора учит нас: для того, чтобы поверить чему-то, что нам не было передано по Традиции, нам нужны достоверные доказательства. И чем претензии больше, тем больше они требуют доказательств.

Например, когда речь идет о миллионах ученых, врачей или «евреев», которые лгут и умышленно искажают данные. Все известные на сегодняшний день теории заговоров имеют огромные претензии, но представляют очень мало доказательств.

Все теории заговора основаны на вере в дезинформацию, и по этой причине они не могут быть действительно опровергнуты ведь любую информацию можно назвать дезинформацией. Доказательства, представленные конспирологами, всегда будут основываться на выбранном ими конкретном источнике информации, который игнорирует любую другую информацию и противоречит ей.



# Субботний выпуск портала www.toldot.ru Недельная глава Цав - Песах

#### Безумие безгранично

Существует теория, утверждающая, что некая планета под названием Нибиру стремительно приближается к Земле и скоро разрушит всю цивилизацию. А все космические агентства и астрономы скрывают от нас ее существование. Как можно опровергнуть эту безумную идею?

«Единственный способ опровергнуть теорию заговора — это изобрести более абсурдную теорию заговора!» Если кто-то утверждает, что какой-то миллиардер или президент пытается уничтожить мир, другой может ответить ему, что этого самого миллиардера или президента вообще не существует — потому что он не человек, а рептилоид. Фрагментами доказательств, используемых для поддержки одного заговора, всегда можно поддержать другой заговор — еще более абсурдный.

#### История обречена на повторение

Царь Соломон, мудрейший из людей, сказал: «Что было, то и будет, и что творилось, то и будет твориться, и ничего нет нового под солнцем. Бывает, скажут о чем-то: "Гляди, это новое!" — (а) уже было оно в веках, что прошли до нас» (Коэлет 1:9-10).

Поскольку человеческая природа не меняется, история повторяется: смена власти, войны, завоевания, идеологии и даже геноцид. Случаи и ситуации, которые имели место в прошлом, также будут возвращаться в различных вариациях в будущем. Пока не наступит конечное Избавление, ничего не будет нового под солнцем.

Очень веская причина, чтобы исключить заговоры о людях, которые управляют миром из-за кулис, состоит в том, этот сценарий не имеет прецедента в истории. Ни в один исторический период не было такого, чтобы какое-то «закулисное правительство» управляло государствами.

И если на секунду представить, что все эти тайные правители и ученые существуют — что же, они всю жизнь лгут своим женам, родителям, братьям и сестрам, детям, друзьям, соседям? Никто из них никогда не изменит своих взглядов, не передумает и не решит раскрыть свою тайну? Миллионы людей согласятся с одной ложью и настойчиво будут верить в нее, вместе со всеми своими семьями и друзьями? И там, в этом тайном правительстве, никогда не меняется власть, не бывает предательств и утечек информации в СМИ?

Еще одна «любимая» тема конспирологов: «СМИ нам лгут». Нет никаких сомнений в том, что средства массовой информации искажают и раздувают факты, но делают они это не вследствие какого-то тайного решения группы людей, а из политической идеологии и коммерческих интересов каждого отдельного сайта, стремящегося к «кликабельности».

Человек по своей природе — не лжец. Люди могут ошибаться, быть суеверными или наивными, вводить своей ошибкой в заблуждение других — но им не свойственно сознательно лгать, а тем более — на лжи строить свою жизнь.

Вера в заговоры требует веры в то, что сотни, тысячи или даже миллионы людей собрались вместе, чтобы возвести одну общую ложь — а эта идея противоречит нашим простым знаниям истории и человеческой природы.

#### Не стоит мудрствовать

Тора наставляет нас быть скромными людьми и действовать бесхитростно: «Не будь слишком праведным и не слишком мудрствуй: зачем тебе быть удрученным?» (Коэлет 7:16) Во всех жизненных вопросах и государственных делах у нас есть надежное руководство — Алаха, еврейский Закон, и именно она направляет мудрецов Израиля.

Тора повелевает нам доверять нашим духовным лидерам и следовать их указаниям. Те же, кто не уважают их мнения, делают это в силу гордости, которая говорит им, что они мудрее всех мудрецов Израиля. Человеку лестно осознавать, что только он видит и знает настоящую правду, а все другие ошибаются. Только «Я» — в отличие от раввинов, которые заблуждаются, или их ввели в заблуждение, — знаю скрытую

правду о том, что происходит и как правильно поступать. А гордость, как известно, сживает человека со света (Пиркей Авот 4:21).

#### Кто же всем управляет?

Ни Тора, ни наука не снабдили нас ни одной причиной верить ложным теориям, и всё же они существовали, существуют — и никуда не денутся, пока не придет конечное Избавление. Точно так же, пока не придет назначенный Творцом срок, будут существовать другие беды: несправедливость, духовная слепота.

В корне всех конспирологических теорий сидит вера в то, что «Сатана там правит бал» — как поется в известной арии из «Фауста». Сатана «является» конспирологам в разных обличьях: евреев, инопланетян, спецслужб, врачей, ученых, американцев. Им кажется таким захватывающим отыскивать скрытое, тайное, закулисное влияние той или иной элиты, которая будто бы всем управляет. Понимают ли они, что этой мифологией они подменяют веру во Вс-вышнего и в Его Провидение, обкрадывая себя и лишая себя высшего наслаждения этого мира — познания Творца через данную им Topy?

#### ЕВРЕЙСКИЙ ПОДХОД

#### РЕЛИГИОЗНОЕ И СВЕТСКОЕ ПРИНУЖДЕНИЕ: ВМЕСТЕ ИЛИ ВРОЗЬ?

#### МЕИР МУЧНИК

Тема «религиозного принуждения» чуть ли не так же остра, как вопросы о работе харедим или об их призыве в армию. Живите себе, как хотите, в своем «средневековом гетто», но нам-то зачем навязываете свой образ жизни?

Ой какой хороший вопрос! Что же тут ответить?

Кое-что все-таки можно.

Если рассмотреть конкретные больные вопросы в отношениях харедим и остальных израильтян, то обнаружится, что они бывают двух типов.

Первый: почему харедим обособляются и по факту образуют «государство в государстве» со своими собственными правилами и законами? В нашу армию не ходят, а ходят в свои ешивы. «Не работают», как мы, и не платят налоги в нашу казну. Не преподают в школе те же предметы, что мы считаем необходимыми. Не встают при сирене в День Памяти, не уважают наши свя-

Второй: почему харедим навязывают всем свои религиозные обычаи и занимаются «религиозным принуждением»? Настаивают на закрытии бизнеса и остановке транспорта в Шабат. На том, чтобы браки и разводы, и похороны были именно еврейские религиозные, а не гражданские.

Так вот, можно спорить по поводу каждого из этих вопросов, но заметим: эти претензии по сути противоположны.

Первый тип - требование единства: мол, надо, чтобы харедим соблюдали наши правила и законы с нами, а они обособляются и заявляют, что некоторые важные правила для них неприемлемы. Как они смеют уклоняться, вести себя так, будто наши законы для них не писаны, а только свои! Хотя тоже являются гражданами нашего государства - а это не только права, но и обязанности. Вообще, не хотят быть с нами, разде-



лять с нами все радости и печали израильской жизни, нести общее бремя. Мы должны быть единым народом!

Второй тип - наоборот, харедим настаивают на единстве! Чтобы мы соблюдали их религиозные законы вместе с ними. Но для нас некоторые из тех законов неприемлемы. Как они смеют навязывать и принуждать, делать всю страну теократической, как их общество! Для нас их законы не писаны, у нас свои, имеем право поступать так, как считаем нужным!

Понятна ситуация?

Если второй тип проблемы - «религиозное принуждение», то почему первый - не «светское принуждение»?

- То есть как, «светское принуждение»?! Да разве мы такие плохие, чтобы насильно кому-то что-то навязывать? Мы просто хотим единства со своими братьями, поймите же!

Вот, давайте все поймем друг друга! «Религиозное принуждение» - это то же желание единства народа и попытка его достичь, какое видим и со стороны светских евреев. Желание заниматься тем, что считаем святым и еврейским делом, вместе со всеми еврейскими собратьями, которых любим. Мечта о том, что они поймут и присоединятся. И глубокое беспокойство, что в противном случае произойдет раскол народа.

Именно в этом ключе следует трактовать все конкретные вопросы, включая самые больные.

#### Транспорт и бизнес в Шабат

Почему вы, навязывая всем свои обычаи, среди прочего, настаиваете на закрытии бизнеса и остановке транспорта в Шабат? Ведь просто мешаете жить тем, кто не верит в его соблюдение! Да и бьете в основном по бедным слоям населения, ибо у обеспеченных есть машины, и им никто не мешает ездить. Да, это больной вопрос. Мы понимаем, что тот, кто не воспитан на уважении к Шабату, не понимает, почему его соблюдение превыше всего, будь то работа или какой-либо тип досуга.

Но поймите и нас: для еврейского народа, который более трех тысячелетий опре-

делялся именно Торой, Шабат - это один из столпов всей жизни.

Еврейская страна, которая не соблюдает Шабат, - это как христианская страна, которая не отмечает Рождество. (Не говорим «как мусульманская страна, которая не соблюдает Рамадан». Молчим!) Или как демократическая страна, результат выборов в которой не признает один из кандидатов. Что же это за демократия такая?

А без Шабата - что это за еврейство такое?

Как выяснилось, мы согласны, что должны быть единой страной, с общими для всех законами и правилами. И, вроде, также согласны, что эта страна должна быть еврейской.

Но тогда Шабат - неотъемлемая часть того самого еврейства. Ничуть не меньше, чем пост в Йом Кипур или обрезание, которое соблюдают более-менее все.

Если же кто-то хотел просто Западную цивилизованную страну, без всяких еврейских религиозных заморочек - простите, но вы, похоже, не туда попали... Хотите Запад - вам известно, где его найти. Еврейское государство не может быть светским по определению. Еврейство - это жизнь по Торе, и никак иначе.

Другое дело, что полноценное соблюдение Шабата - это не просто воздержание от поездок или других работ и сидение без всякого дела. Поверьте, вовсе не это мы пытаемся всем навязать!

Настоящий Шабат - это день, наполненный вдохновением, воздержание от работ в который только помогает отрешиться от будничного мира и возвыситься над ним. Как, например, на особых приемах, на сеансах в театре, кино и т. п. требуют отключить телефоны - не как строгое ограничение, а чтобы не мешали погружаться в особую атмосферу.

Атмосферу духовности, Торы, красивых молитв, а также трапез и задушевных разговоров в кругу семьи и близких, прогулок. Поэтому, отмечая Шабат по-настоящему, даже не замечаешь, что тебе чего-то делать нельзя - как наслаждаясь тем же пред-



ставлением или фильмом. Это день не запретов, а удовольствий! Которым мы наслаждаемся, на который приглашаем родных и близких, желая хорошо провести с ними время.

Именно этого мы и желаем своим собратьям, и приглашаем всех, кто не может отмечать Шабат у себя, делать это с нами. А там, глядишь, и познакомимся получше, поговорим по душам и построим то самое единство.

#### Гражданские браки и разводы

Почему, навязывая всем свои обычаи, среди прочего, запрещаете гражданские браки? Настаиваете на еврейских религиозных браках, под эгидой раввината. Ведь создаете столько проблем невинным людям!

Да, это тоже больной вопрос. Можно понять все трудности конкретных людей, и, возможно, нужно делать больше для решения их проблем.

Но факт остается фактом: религиозные евреи могут признать только религиозный брак. И, главное - религиозный развод. Без него женщину, расставшуюся с мужем и вышедшую за другого, придется считать как совершившую супружескую измену, и ее детей от того человека - незаконнорожденными. С которыми нельзя вступать в брак.

Поэтому признание государством гражданских браков по факту приведет к расколу еврейского народа надвое и отчуждение одной части от другой.

А ведь, как сказано, на том и основана большая доля претензий к харедим: обосо-

бляются и образуют отдельное общество. А мы должны быть единой страной, с общими для всех законами и правилами.

Но тогда и определение браков должно быть общим. Ради того самого единства. Да, за него надо платить, если оно важно.

Ну так решайте, что важнее: следовать общим правилам при заключении браков и разводов - или обособляться, устраивая свои гражданские браки и, таким образом, образуя свой, отдельный от других израильтян, народ? И так далее, по всем пунктам «принуждения».

Так что тут одно из двух. Либо решаем, что мы действительно два разных народа. И тогда, да, без всякого взаимного принуждения. Кто хочет - может заключать гражданские браки и разводы, и продолжать всю будничную деятельность в Шабат. Но тогда пусть не жалуется, что кто-то другой может не идти в армию или на «работу», преподавать в своих школах то, что считает нужным, не соблюдать праздники, которые не считает своими.

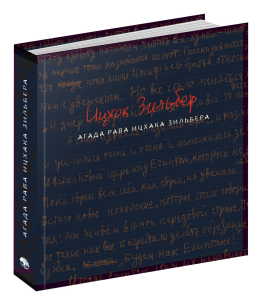
Если же мы все-таки один народ - и не какой-нибудь, а еврейский, то, пожалуйста, соблюдайте Шабат, как евреи, и женитесь, и разводитесь, и хороните, как евреи.

А что касается армии и ешив - да, есть о чем поговорить, среди прочего - объяснить, что ешивы - это такая же важная часть обороны еврейского народа от врагов, как армия. То есть - развеять неправильное впечатление, что мы не желаем разделять бремя с нашими еврейскими братьями.

Еще как желаем!



#### ИЗ КНИГИ «АГАДА РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА»



#### ПАСХАЛЬНЫЙ СЕДЕР

Мы вышли из Египта в 2448 году от сотворения мира (то есть в 1312 до н. э.) Каждый может легко посчитать, сколько лет исполняется в ночь пасхального седера этого года со дня выхода из Египта и всех чудес. В эту ночь евреи в любом месте мира: в России, на Мадагаскаре, в Австралии, в Польше, в Бухаре, в Марокко, в Йемене, в Испании — будут есть такую же мацу, выпьют такие же четыре бокала вина и расскажут о выходе из Египта.

Так рассказал мне пасхальную Агаду мой отец, точно так же рассказывал ему мой дедушка, который, в свое время, узнал о ней от своего папы... Отец был моим единственным учителем. В тяжелейших условиях он обучал меня еврейской азбуке, Хумашу, Танаху, Талмуду, а также математике и русскому языку, чтобы уберечь от учебы в советской школе и от нарушения запрета писать в субботу.

Я рассказал своему сыну Агаду точно так же, как я узнал от своего отца о выходе из Египта, а мой отец – от моего деда. Так мы дойдем до очевидцев выхода из Египта – шестисот трех тысяч пятиста пятидесяти взрослых мужчин, которые были свидетелями всего случившегося. История выхода

из Египта переходит из поколения в поколение, и каждый год в ночь пасхального Седера отец рассказывает детям о египетских казнях.

Этим еврейская религия отличается от прочих. У всех религий – пять, шесть, десять, в лучшем случае двенадцать человек, бывших свидетелями важных или определяющих событий. А у нас все евреи явились свидетелями чудес во время 10 египетских наказаний, все провели 40 лет в пустыне и видели ман, источник воды и Облака Славы. Без этих чудес невозможно было бы выжить в пустыне. Я был в Синае. Там почти не бывает дождей, нет облаков, температура плюс 45 днем, большие перепады температуры ночью и днем.

С детьми в таких условиях долго быть невозможно. Как же евреи продержались там 40 лет?

До последних 150 лет никто и не пытался оспаривать историю выхода из Египта и многолетнего пребывания евреев в пустыне. Самое лучшее доказательство – это рассказы очевидцев, живых людей. Большое количество свидетелей является неопровержимым, сильнейшим доказательством.

### В ноць Пасхального Седера у нас есть много мицвот

Самая основная заповедь пасхальной ночи – «Расскажи своему сыну».

«Расскажи своему сыну в тот день следующее: «Ради этого сделал мне Б-г (чудеса) при моем выходе из Египта» (Шмот 13:8).

(При этих словах мы показываем на мацу и марор.) Ради того, чтобы сохранился еврейский народ, который будет выполнять эти законы, «... Бог сделал мне чудеса и вывел меня из Египта».

Наши мудрецы говорят: «Расскажи своему сыну». Нужно сделать наш рассказ не формальным, не как церемония, а интересным, чтобы даже самые маленькие дети поняли весь смысл и величие Песаха. (В ночь пасхального седера наши мудрецы изменили обычный порядок действий, принятый во времена Талмуда, чтобы дети удивлялись и задавали вопросы.) Ради них мудрецы изменили в эту ночь привычный ход событий, чтобы ночь Седера отличалась от всех других праздников.

В любой праздник мы делаем Кидуш на бокал вина, говорим о значении дня, о том, что Бог нас освятил, дал законы в память о выходе из Египта и сотворении мира, и тут же начинаем трапезу.

А в эту ночь наливают один бокал и тут же моют руки без благословения, берут какой-нибудь овощ (карпас) и макают его в соленую воду. Маленькие дети удивляются, им непонятны действия взрослых, но они еще терпят.

Когда наливают второй бокал, то они уже не могут вытерпеть и начинают задавать вопросы...

Весь пасхальный Седер устроен таким особенным образом, чтобы удивить детей, чтобы они спрашивали.

#### Как должен выглядеть стол

На столе должна быть скатерть, и у каждого из участников седера блюдце с бокалом.

У ведущего должна быть Кеара (блюдо) на котором мы ложим 6 символов в особом порядке.

По обычаю Аризаля (Ицхак Лурия Ашкенази) располагаем их на блюде в таком порядке:

#### Бейца зроа марор

#### Карпас харосет хазерет

И три мацы которые мы разделяем одну от другой салфетками. три мацы,

так как наш народ состоит из трех частей: коэны, левиты и исраэлим.

В эту ночь мы обязаны есть мацу. Весь Песах мы можем есть, что угодно, кроме хамца (квасного), но в ночь Седера обязаны вкушать мацу, как написано: «Вечером ешьте мацу» (Шмот 12:18).

Почему в Песах мы едим мацу – хлеб, который не успел закваситься? Потому что не по нашей воле мы пекли ее так быстро, мы могли подождать, пока тесто закиснет, но египтяне торопили нас: «Давайте уходите быстрее, а то мы все умрем».

Обязательно на столе должны быть еще два блюда: зроа (кусочек зажаренного крыла или горлышка курицы) и бейца (яйцо).

Во времена Храма каждый год приносили пасхальную жертву в память о приказе Бога, который был дан в субботу 10 нисана перед выходом из Египта, состоявшимся в четверг 15 нисана. Все евреи в один день должны были заготовить козленка или барашка младше года, чтобы зажарить его в среду. Снизу – огонь, а сверху – тушка животного целиком. Тем самым демонстрировалось, что мы не верим в святость животных.

Это было очень опасно. Все равно, что сегодня в Калькутте сделать то же самое с коровой. В Индии, где корова считается священным животным, за ее убийство можно получить 10 лет тюрьмы. А в Египте баран и козел считались священными животными. Но в ночь Песаха каждый еврей должен был съесть символический кусочек этого мяса.

Как в ночь пасхального Седера, так и в ночь выхода из Египта умирали египетские



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

первенцы. Большой шум и плач стоял по всей стране. Фараон, будучи первенцем, очень испугался за себя. В каждом доме умирали люди. Женщины были не совсем честные, не хранили верность своим мужьям, в одной семье могло быть два или даже три первенца по отцу. Все они погибали.

Среди ночи фараон прибежал к Моше и сказал:

– Можете уходить.

Но Моше ответил ему:

– Ночью не пойдем. Дождемся утра.

Итак, в четверг евреи вышли из Египта. В память об этом установлена заповедь есть пасхальную жертву. Не обязательно наесться. Нужно съесть кусочек ради выполнения заповеди.

В память о жертве Песаха у нас на столе лежит зроа (десница) – кусочек зажаренного мяса. Была также дополнительная жертва хагига, но ее можно было просто сварить. (Хагига – жертва, которую еврей, поднявшийся в Иерусалим в каждый из трех праздников: Песах, Шавуот и Суккот – обязан был принести в Храм. Б. 3.) Вместо нее мы кладем вареное яйцо – бейца.

Также на пасхальном столе должен быть карпас (кусочки картофеля, сельдерей, редиски или другого овоща). Карпас мы будем макать в соленую воду, чтобы заинтересовать детей.

Египтяне старались сделать нашу жизнь горькой, насколько это возможно. Давали такой объем работы, который невозможно было выполнить, чтобы потом было к чему придраться. В память об этом на нашем столе марор (горькие овощи) – например, салат, который мы будем есть отдельно, и хазерет – марор, который мы будем есть вместе с мацой.

Но салат же сладкий, почему он напоминает горечь? Дело в том, что если салат долго остается в земле, он становится ужасно горьким.

Я это пробовал когда-то. То же самое было с нами – приняли нас в Египте, как почетных гостей, в заслугу Йосефа. Мягко стелили, но потом было жестко спать.

Есть еще харосет, который делают из тертых орехов, яблок и корицы, добавляя немного красного вина. харосет напоминает нам о глине, которую евреи месили в Египте, чтобы делать кирпичи.

Эти шесть символов кладут на большое блюдо – кеара.

Повторим еще раз:

- **Зроа** в память о жертве Песаха, чтобы помнить, что «сильной рукой Бог нас вывел из Египта».
- **Бейца** в память о жертве хагига шла-
- **Карпас** овощ, который макают в соленую воду, чтобы заинтересовать детей.
- **марор и хазерет** в память о тяжелых работах и горькой жизни в Египте.
- Харосет в память о глине.

Рядом кладем мацу – хлеб рабства и освобождения.

#### Что такое маца?

Согласно устной традиции есть только 5 видов злаков, из которых можно сделать мацу: пшеница, ячмень, овес, рожь и полба (вид пшеницы).

Если из них сделать муку, смешать с водой и оставить более чем на 18 минут при нормальной температуре, получится хамец. Но если тут же все перемешать и выпечь, то получится маца.

Выходит, что мацу можно делать только из злаков, из которых получается хамец. Лепешка из других видов муки, скажем, из риса – это не маца.

Также есть обычай, что европейские евреи (ашкеназим – ред.) в Песах не едят рис и бобовые, но это по другой причине.

#### Седер и Четыре Бокала

Первая пасхальная ночь, а в диаспоре и вторая, называется Седер Песах.

«Седер» в переводе с иврита означает «порядок».

В эту ночь по установлению мудрецов каждый еврей – мужчина, женщина или ребенок – должен выпить четыре бокала вина.

Почему не три и не пять?

В Египте евреи были в отчаянии. (Коммунистическая власть в Союзе продержалась 72 года, а они жили в Египте 210 лет, из которых 116 лет были рабами и работали без просвета.)

#### Первый бокал. Первое обещание

«И Я выведу вас из Египта от изнурительной работы». (Шмот 6:6).

В Египте были очень тяжелые условия труда – норма непосильная. Работали долгое время без выходных, и рабочий день был долгим.

Я помню, в лагере тоже был барак усиленного режима, где работали без выходных постоянно, даже первого января. Моше сказал фараону (Паро):

- Если человек не имеет выходного, он меньше живет, раньше умирает. Паро ответил:
- Хорошо, выбери день для отдыха. Моше выбрал субботу.

Тогда еще не было законов субботы. Потом, когда Всевышний дал заповедь соблюдать субботние законы, Моше радовался. Об этом мы говорим в молитве, которую читаем в субботу: «Радовался Моше в полученном уделе Его».

Еще продолжалось египетское рабство, но условия стали более сносными

- появился хотя бы выходной.

#### Второй бокал. Второе обещание

«И Я освобожу вас от рабства» (Шмот 6:6)

В трактате Талмуда «Рош Ашана» говорится, что после первых наказаний Египта – смерти скота и нарывов на теле – уже не было прежней строжайшей дисциплины. Хочешь – приходишь на работу, а не хочешь – нет.

#### Третий бокал. Третье обещание

«И Я избавлю вас (выведу из Египта) простертой мышцей» (Шмот 6:6).

Даже несмотря на страшные казни, Паро не соглашался отпустить евреев из Египта.

«Я вас избавлю (выведу из Египта) вытянутой мышцей» - на виду у всего Египта проявится могущество Бога.

#### Четвертый бокал. Четвертое обещание

«И Я возьму вас Себе народом, а Я буду вам Богом». (Шмот 6:7).

Другими словами, «вы подниметесь на высшую духовную ступень, получите на горе Синай Мои законы – Тору, по которой будете жить, и будете нести веру в Бога всему миру». У вас будут особые отношения с Богом. Прекрасно написал рав Шимшон Рефаэль Гирш: «Если еврейство ждало победы над идолопоклонничеством более 1000 лет, то я убежден (это он писал в 1880-85 году), что очень мало осталось, может, меньше 100 лет до победы над атеизмом». И мы дожили! И дарвинизм, который практически признан ошибочной гипотезой, и атеизм умерли.

Абарбанель, который жил в Испании во время изгнания евреев в 1492 г, комментируя Агаду спрашивал 99 вопросов. Один из этих вопросов-: Почему мы празднуем выход из Египта сегодня, ведь там было лучше, чем, например, во время изгнания ев-Испании? И отвечает-: Мы ИЗ празднуем и отмечаем, что мы стали народом Всевышнего, а не физическую свободу, которую можно отнять.

#### Пятый бокал. Пятое обещание

«И Я введу вас в Землю (Израиля)». (Шмот 6:8). Мы наполняем этот бокал, который символизирует выполнение данного Богом обещания ввести евреев в Эрец Исраэль. Йеошуа, последователь Моше-рабейну, ввел нас в Эрец Исраэль.

Мы не выпиваем вино, а ставим пятый бокал на стол, так как окончательно все евреи соберутся в Эрец Исраэль только во времена Машиаха. Мы называем пятый бокал бокалом Элиягу а-Нави, потому что мы верим в обещание Всевышнего, что вернется пророчество, и пророк Элиягу сообщит о приходе Машиаха.

Поэтому скажи евреям: «Я Бог, слово Мое – слово (закон), Я обещал вашим отцам, что вы народ вечный, и что выведу вас из всех бед».



Субботний выпуск портала www.toldot.ru



Обязательно надо отпить больше, чем половину вина из каждого бокала, облокотившись на левую сторону. Бокал должен вмещать минимум 86 грамм.

#### Седер – это порядок

Четыре бокала – четыре части седера

На первый бокал вина мы будем делать Кидуш – говорить о значении дня.

На втором бокале расскажем историю выхода из Египта. Дети будут задавать вопросы, на которые мы ответим.

На третьем бокале поблагодарим Бога за пищу.

А на четвертом бокале скажем благодарственную песнь «Алель».

Этот вечер напоминает нам и свободу, и рабство

В память о рабстве мы едим горькие овощи, а среднюю мацу делим на две половинки.

В субботу и праздники произносят благословение на две целых халы в память о том, что накануне субботы и праздников, будучи в пустыне, собирали ман на два дня, и он не портился.

Это называется «лехем мишне» – «двойной хлеб». Песах тоже праздник, и надо делать благословение на две мацы, так как это пасхальный хлеб. С другой стороны, маца называется «лехем они», то есть «хлеб бедности». Тогда мы были рабами, не хватало средств на лепешку, поэтому благословения мы говорим на кусочек мацы.

Принято в середине чтения Агады разламывать среднюю мацу надвое. Одна половинка останется на столе, а другую – афикоман – мы спрячем и будем есть ее в конце трапезы. Афикоман мы съедаем в память о том, что во времена Храма заканчивали трапезу кусочком пасхальной жертвы. Его едят не для того, чтобы насытиться, а чтобы помнить о Храме.

У всех евреев есть обычай – дети прячут афикоман, а потом взрослые обещают им что-нибудь купить за его возвращение. Откуда этот обычай? Он мне казался странным. Мой сын Бенцион подал мне идею интересного объяснения. Весь смысл рассказывания Агады – передать эту историю детям, поэтому надо чтобы они слушали. Если дети знают, что в конце Седера чтото выиграют и «заработают», то они уже спать не будут.

Я всегда настаиваю на том, чтобы днем и жена, и дети прилегли отдохнуть, чтобы не были уставшими в ночь Седера. Нужно стараться все приготовить и накрыть стол еще до ухода на вечернюю молитву, чтобы по возвращении сразу без проволочек можно было начинать пасхальную трапезу.

Вольный человек обычно ел облокотившись, а раб за подобное строго наказывался.

В память об этом мы едим мацу и пьем четыре бокала вина, облокотившись на подушки, ручку кресла, стол или плечо товарища. Это напоминание о свободе.

#### ИЗБРАНЫЕ КОМЕНТАРИИ РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА НА ПАСХАЛЬНУЮ АГАДУ

Вот хлеб бедности нашей, который ели отцы наши в земле Египетской. Каждый, кто голоден, пусть придет и ест. Каждый, кто нуждается, пусть придет и участвует в пасхальной трапезе.

В этом году – здесь, в будущем году – в Земле Израиля.

Хида объясняет это так, - В мидраше есть два мнения, почему евреи были изгнаны, как написано «Иудея пошла в изгнание изза бедности» (Эйха 1:3). Что значит «из-за бедности»? Одно мнение, что не давали то, что полагается бедным, другое мнение, что не выполняли заповедь есть мацу, «хлеб бедности». Нас послали в изгнание для исправления, и сейчас мы исправили оба нарушения – ведь мы сейчас едим мацу «хлеб бедности» и приглашаем бедных к столу. Поэтому мы можем сказать: «В этом году – здесь, в изгнании, а в будущем году – в Земле Израиля.»

Благословен Хранящий Свое обещание Израилю, благословен Он. Святой высчитал, когда придет конец (рабству), как Он и предрек Аврааму, отцу нашему, в завете между рассеченными жертвенными животными, ибо сказано: «И сказал Он Аврааму: «Знай, пришельцами будут потомки твои в земле не своей, и поработят их, и будут угнетать их четыреста лет. Но и над народом который их поработил, свершу Я суд, а потом они выйдут с большим достоянием».

Что Бог обещал Аврааму? Он заключил с ним Союз навеки – брит олам. Бог сказал Аврааму, чтобы тот оставил дом отца, свою родину и пошел в страну, которую Он ему укажет. И Он ему указывает Шхем, Бейт-Эль, Хеврон, Беер- Шеву и Иерусалим. Творец пообещал Аврааму: «Это будет земля твоих детей. Заключаю с тобой Союз навечно – быть Богом тебе и детям твоим, и дам тебе эту страну». Это было сказано 3700 с лишним лет тому назад. Мы сейчас это видим. Никто из древних народов не сохранился. Остались только некоторые назва-

ния народов, которые уже не исповедуют веру их предков. А мы остались. Евреи сейчас тот же народ, с верой в одного Бога, с той же азбукой, с той же Торой, с той же субботой и тем же Песахом. Благословен Тот, кто исполнил обещание этот народ сохранить. Когда Аврааму было семьдесят лет, Бог велел ему взять трех телят, трех козлов и трех баранов – символы сильных народов, богатых и здоровых – зарезать их, разрезать пополам и пройти между ними. (Когда заключали союз, то делали так.) Творец еще велел взять голубку, и ее не разрезали – это был символ будущего еврейского народа, который всех их переживет. Тогда Авраам видел своими глазами, как огненная печь прошла сквозь куски животных, то есть Бог заключил с ним Союз о вечности еврейского народа, который вернется в эту страну.

Как же получилось четыреста лет рабства, если евреи были всего двести десять лет в Египте? Четыреста лет включают в себя кроме времени египетского рабства еще 190 лет с момента рождения Ицхака. «Ибо пришельцами будет потомство» (Берешит 15:13). Поскольку он знает, что будет где-то в рабстве, то он уже чувствует себя чужаком. Так что сто девяносто лет – это страдания Авраама, Ицхака и Яакова.

Славьте Б-га! Славьте Бога все народы, хвалите Его все племена.

Ибо велика Его милость к нам, и Б-г верен навечно. Славьте Б-га!

Благодарите Б-га, ибо Б-г хорош, и милость Его вечна.

В трактате «Псахим» записан комментарий рава Абы на слова «хвалите Бога все народы... ибо велика милость Его к нам». Неужели за то, что Бог сделал милость евреям, другие народы должны Его хвалить? Каждый народ на примере своей истории увидит, сколько чудес Бог для него сделал. Существование человечества — это не случайность. Каждый народ поймет те уди-



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

вительные вещи, что Бог даровал ему. Тем более евреи, ведь наше существование выше всех законов истории и природы, поэтому мы должны восхвалять Творца больше других народов. Я слышал еще объяснекоторое подтверждено фактами. Когда много тысяч евреев были эвакуированы в город Шанхай, большинство из них постоянно изучало Тору. Японское правительство получило тайную директиву от Гитлера уничтожить их. Уже приехали специалисты, и были приготовлены газовые камеры. Еврейские беженцы получили приказ переезжать в гетто, якобы, из-за частых бомбардировок. Они продолжали изучение Торы, особенно учащиеся ешивы «Мир» и другие ешиботники, и вместе с этим готовились к переезду, ничего не подозревая. Но как раз в это время действительно участились бомбардировки, и всем стало не до переезда. Его отложили на месяц. В период спокойствия снова отдали приказ переезжать, который означал газовые камеры, то есть уничтожение. Опять начались сборы, и снова стали бомбить. Еще раз отложили переезд. Так он и откладывался, пока не объявили о полной победе над гитлеровской Германией.

Была еще одна попытка уничтожения евреев в Шанхае. Им приказали переехать на какой-то остров из-за бомбардировок. Было приготовлено три корабля и обозначено место, где их предполагалось затопить. Но один чиновник по имени Бокато разоткровенничался с каким-то евреем.

Сказал, что он их друг и не виноват, если что-то произойдет. Тот еврей стал интересоваться, делать запросы в японские инстанции. Начальники рассвирепели, чиновника посадили, но план уже был разоблачен.

Так много раз нас спасают от уничтожения, а мы не знаем о чуде. Другими словами, мы иногда не знаем, за что мы должны благодарить Бога, а вот готовящие против нас заговор видели, как он был провален. Так пусть они хвалят Бога, что есть рука, которая не дает нас уничтожить.

Есть гарантия вечного существования еврейского народа. Он неистребим и ни-

когда не смешается с другими народами так же, как солнце, луна и звезды никогда не перестанут существовать. Только если общие законы мироздания исчезнут, не станет еврейского народа. Также есть гарантии для отдельных частей народа. Для священников – потомков Аарона; для левитов, которые будут петь в Храме. Они доживут до его восстановления. Так написано вкниге Йирмиягув 33 главе:«Если вы сумеете нарушить законы дня и ночи, тогда перестанут существовать левиты и коаним». Вечность обещана семье царя Давида. Этим он и начинает псалом: «Благодарите Бога, ибо Бог хорош, и милость его навеч-HO».

Лучше уповать на Г-спода, чем полагаться на человека.

Лучше уповать на Г-спода, чем полагаться на знатных. Все племена окружили меня, Именем Г-спода я срежу их. Обступили меня, окружили, Именем Г-спода я срежу их.

Со всех сторон меня облепили, как пчелы, но сгинут, как гаснет огонь в колючках, Именем Г-спода я их срежу.

Все племена окружили меня... обступили меня, окружили – написано три раза. Есть предание, что наступление Гога из страны Магог на еврейский народ, последней войны времен Машиаха будет в три этапа. И одним из последних этапов будут самоубийцы, которые подобны пчелам; пчела в иудаизме — символ самоубийцы, когда пчела жалит, она умирает. Когда я был в беде и взывал к Богу, ответил мне Бог из простора.

Бог за меня, я не боюсь. Что может со мной сделать человек?

Бог мне в помощь, и я увижу, что мои враги не будут иметь успеха. Лучше уповать на Господа, чем полагаться на человека.

Раши говорит, что есть разница между уповать (лахасот) и полагаться (ливтоах). Уповать – это когда нет гарантированной безопасности, на короткое время прячешься в тени. Полагаться – это постоянная уверенность, упование на Бога. Виленский Гаон объясняет так: лучше уповать и наде-

яться на Бога, хотя Он тебе не обещал, чем надеяться на человека, который тебе обещал, и это имеется в виду не только простой человек, а даже если он щедрый и добрый. Лучше уповать на Бога, который тебе не обещал, чем надеяться на щедрых и добрых людей, которые тебе гарантировали. Раши говорит, что речь идет о войне, которая будет в начале времен Машиаха на территории Израиля. Тогда многие народы соберутся во главе какого-то большого народа Гога из Магога – с крайнего севера. Как написано: «Соберу все народы на Иерусалим на войну». Он говорит об этом времени и об избавлении. «Все народы меня окружили, именем Бога я их срежу». От слова «мила» – «обрезать». Окружили меня снова, именем Бога я их срежу. Окружили меня, как пчелы. Бывают пчелы, что отлетают в сторону, чтобы снова напасть. Очевидно, поэтому сказано три раза «окружили», имеется в виду, что три раза нападут на него. Они скачут, как огонь в колючках, именем Бога я их срежу. Ты меня толкнул, чтобы я упал, но Бог мне помог. Моя сила в том, что Бог срезал моих врагов. Это меня спасло.

Значит, спасение только от Бога. Спасение редко приходит естественным путем, на это трудно надеяться. Голос песни и спасения – в шалашах праведников. Правая рука Бога делает успех. (Правая рука – символ милосердия Всевышнего. Б.З.) Правая рука Бога оказалась выше.

Каждый из евреев может сказать о себе то, что сказал царь Давид: «Я не умру, я буду жить и рассказывать о деяниях Бога. Меня Бог наказал, но смерти моей Он не допустил». Все наказания изгнания – это искупление за мои грехи. Лучше потерпеть, но остаться живым. Он говорит о том, что будет еще отстроен Третий Храм – Бейт а-Микдаш. Откройте мне ворота справедливости, я войду в них и буду благодарить Бога. Эти ворота открыты во имя Бога, праведники войдут в них. Благодарю Тебя, что Ты мне ответил и был спасением мне. Камень, который забраковали строители, встал во главе угла. Раши объясняет, что народ, который презирали и считали низким из- за того, что он не умеет никогда ничего делать сам, стал наиболее важным. В этот день спасение пришло от Бога, это удивительно для нас. Этот день нашего спасения создал для нас Бог, мы будем радоваться и веселиться в этот день. В «Мецудат Давид» сказано, что тут говорится о дне, когда мы будем уже знать, что пришел Машиах, и настало полное избавление. Есть еще красивый мидраш, объясняющий слова: «Этот день сделал Бог, возрадуемся ему». Там сказано, что в этот день вера в Бога проникнет в наш мир.

#### «Благодарите Г-спода, ибо Он хорош, Ибо милость Его вечна».

Сказано в Талмуде, что в этой главе 26 раз повторяется фраза «ибо милость Его вечна». Евреи получили Тору через 26 поколений после сотворения мира. Получается, что много милости было сделано всему человечеству, когда еще не было Торы. Поэтому тут 26 фраз. Имена Бога зависят от Его действий. Основное Его имя означает то, что Он есть, был и будет. Имя Элоким – означает, что Он является силой всех сил. Элоким – это также судья. Поэтому можно перевести «Вознесите благодарность Судье всех судей», или «Вознесите благодарность Силе всех сил, (сотворившему духовные силы – ангелов, которые также называются Элоким), ибо милость Его вечна».

«Благодарите Господина господ, ибо милость Его вечна, того, Кто делает удивительные и великие вещи, Он Один, ибо милость Его вечна».

На эту фразу: «Он один делает удивительные вещи» есть очень интересный комментарий в Талмуде. Часто с человеком происходят чудеса, которых он даже на замечает. Только один Бог знает о них.

«Сделавшего небеса мудро, ибо милость Его вечна». Тому, Кто простер землю над водой, ибо милость Его вечна. На Луне, как известно, ничего не может расти. Нет воды. На земле же везде есть вода, хоть иногда до нее тяжело добраться. Это дает возмож-



ность существования для растений и животных.

«Делающего великие светила, ибо милость Его вечна». Тут я должен заметить, что написано не «сделал великие светила», а «делающего великие светила», то есть обновляющего их ежесекундно. Науке сейчас известно, что на солнце происходят термоядерные реакции, каждую секунду сгорает 4 миллиона тонн вещества, образуя энергию. Благодаря этому, может быть, есть жизнь на земле. Если на какое-то время прекратится этот процесс, и уменьшится количество тепла, попадающего на землю, то все погибнет. Поэтому написано «делающего». И теперь понятно, когда в утренней молитве перед «Шма, Исраэль» говорят: «По Своей доброте Он обновляет каждый день постоянно». В подтверждение того, что Творец заново оживляет созданное при сотворении мира, ибо милость Его вечна, приводят как раз эту фразу: «Делающего великие светила, ибо милость Его вечна». Об этом сказано в конце первой главы в книге «Нефеш а-Хаим» рава Хаима из Воложина.

«Создавший солнце, чтобы властвовало днем, ибо милость Его вечна». Действительно, оно властвует. Без солнца не было бы испарений, не было бы дождей, не было бы вообще жизни.

«Сотворивший луну и звезды, чтобы властвовали ночью, ибо милость Его вечна».

«Творец наказал египтян смертью их первенцев, ибо милость Его вечна». Говорится в Мидраше и в комментарии Раши, что сказано не «тот, кто убил первенцев Египта», а «Он бил Египет их первенцами». Когда египетская молодежь услышала, что первенцам угрожает смерть, если не будут выпущены евреи, была устроена демонстрация, во время которой возникла перестрелка, и погибли люди.

«И вывел Израиль, Свой народ, из среды их, ибо милость Его вечна».

«Сильной рукой и вытянутой мышцей, ибо милость Его вечна». В пасхальной Агаде объясняется, что значит «сильной рукой». Один раз предупредили фараона:



если он не выпустит евреев, то «рука Бога» ляжет на его скот, который погибнет. Значит, «сильной рукой» – это эпидемия у скота. а

«вытянутой мышцей» – это то, что я рассказал о первенцах, которые восставали против фараона.

«Рассекшему Красное море на части, ибо милость Его вечна». Согласно преданию, евреи шли организованно, у каждого колена была своя дорога в море.

«И провел Израиль через него, ибо милость Его вечна».

«И низверг фараона с его армией в Красном море, ибо милость Его вечна». Египтяне, которые гнались за евреями, погибли.

Далее царь Давид говорит о путешествии в пустыне.

«Вел свой народ через пустыню, ибо милость Его вечна». Говоря эти слова, мы должны вспомнить об облаке, которое шло впереди. Вечером оно освещало евреям путь, а днем показывало дорогу и защищало от жары. Вспоминаем также, что Всевышний дал евреям в пустыне и ман, и воду. Вспоминаем конец дороги в пустыне, когда на евреев напали Сихон, царь Эмори, и Ог, царь Башана. «Б-г, который убил больших царей, ибо милость Его вечна».

#### САМЫЙ КОРОТКИЙ СЕДЕР В ЖИЗНИ

#### ИЗ КНИГИ ЧТО БЫ ТЫ ОСТАЛСЯ ЕВРЕЕМ

У нас во дворе накопилось полно мусора. Надо было убрать двор к празднику, а сделать это я мог только после работы. Весь предпасхальный день, когда хлеб уже не едят, а мацу еще не едят, я возился во дворе. Только вычистил двор – уже вечер. А я только недавно узнал, что у нескольких семей нет мацы. После вечерней молитвы я отправился разносить мацу.

Ташкент – большой город. Праздник уже начался, и я шел пешком. К одному, к другому, к третьему... Домой вернулся где то без четверти двенадцать. Счастье, что полночь в Ташкенте в эти сутки наступала в час и двадцать девять минут. По закону афикоман – завершающую еду в Седер Песах – надо съесть до середины ночи. Пришел я еле живой – от уборки, от ходьбы, от голода. Но надо было ждать: мы пригласили на Седер Эфраима Вольфа с женой (того самого родственника, которого я застал в постели после землетрясения), а жена его преподавала в вечерней школе и кончала занятия около двенадцати.

В половине первого пришли наконец гости, и мы начали Седер. Я рассказывал все, как положено. В час восемнадцать минут мы закончили чтение Агады.

Я предложил всем поскорее мыть руки, мы в темпе сказали благословение на мацу, проглотили положенное количество, тут

же, без промедлений, съели горькую зелень – уложились в две три минуты. Гита, жена моя, говорит:

А чай хотя бы?

Какой чай, немедленно едим афикоман! Главное – закончить трапезу до полуночи.

Так мы в ту ночь ничего и не ели. Вольф до сих пор смеется, когда вспоминает этот пасхальный ужин.

В Ташкенте вино для пасхальной трапезы я всегда делал сам: покупал виноград и бросал его в большую бутылку вместе с ветками – некогда было возиться. А потом, перед Песах, отцеживал. Вино в том году было удивительное, сытное, как хорошая котлета. Я выпил два бокала – будто мяса наелся! Все так почувствовали.

А назавтра – вы не представляете себе, что за жизнь была там... Назавтра в восемь утра я уже был на работе. Договорился с начальником, что в субботу и праздники работать не буду, но присутствовать на работе было необходимо. Помолился я рано – в семь часов. Хорошо еще, что там, где я молился, мне предложили:

- Погоди, не беги, поешь немного.

И я сделал кидуш и съел что-то, а домой с работы вернулся уже около пяти. Так что нормально в эти два дня я посидел за столом только во второй Седер.

#### МАЦА ШМУРА

В 1966 году в Ташкенте произошло сильное землетрясение.

Во время одного из самых сильных толчков меня в Ташкенте не было: я ездил жать пшеницу для пасхальной мацы.

#### Из рассказа Софы Лернер

В ашкеназской общине Ташкента было много крепко верующих евреев, эвакуировавшихся сюда в войну из Москвы и Ленинграда, да так здесь и оставшихся. На Песах

эти люди хотели иметь мацу из зерна, которое берегли от воды с момента жатвы (такая маца называется «шмура»).

Во время войны сотрудникам завода, где работал отец, выделили участки земли за городом, под огороды. Обычно все сажали картошку. А папа предложил посеять пшеницу для «маца шмура». Он уговорил нескольких неевреев тоже посеять пшеницу, пообещав купить у них урожай в четыре раза дороже, чем на рынке. Во время сбора



Субботний выпуск портала www.toldot.ru

урожая один из евреев наблюдал за тем, чтобы пшеницу не намочил дождь...

Так что даже во время войны у нас была маца шмура.

Помню, еще маленькой девочкой я с братом ждала, когда привезут эту муку. Мы надевали белые халаты, завязывали волосы, переворачивали столешницу, покрывали ее белой простыней и вдвоем просеивали эту муку. Потом из нее пекли мацу шмуру.

С тех пор, как реб Ицхак приехал, он, конечно, участвовал во всех этих делах.

Помню, позже, когда Зильберы поселились на улице Парман, у них во дворе пекли мацу для всех.

Мы договорились с одним колхозом, заплатили и отправились жать. Я научился управлять комбайном и как раз сидел за рулем, когда комбайн подбросило подземным толчком. В поле, где на тебя не свалятся стены, не так страшно, как в доме.

Пшеницу мы сжали и собрали, но было очень жарко, и в один из мешков, когда я его завязывал, попала капля пота. Я тут же вытащил горсть зерна сверху и выкинул ее, но решает ли это проблему – не знал. Мы обратились к раввинам. Выяснилось, что пот не «махмиц» (не окисляет) и мешок пшеницы пригоден для Песах.

Потом мы арендовали на два дня мельницу. Человек тридцать молодых парней и девушек в один день полностью очистили мельницу от хамеца. Это была тяжелая работа! А назавтра смололи наше зерно.

Спустя несколько днейэтиже тридцать молодыхлюдей надели специальную одежду и пекли мацу.

Моя старшая дочь тоже участвовала в работе.

#### Из рассказа Хавы

Родители обещалимне, что, когдая вырасту, тоестькогдамнеисполнится двенадцать лет, я пойду печь мацу вместе со старшей сестрой. У Сары для этой цели был даже специальный фартук, хранившийся от Песах к Песах. Первые выпеченные мацот предназначались для больных и бедных.



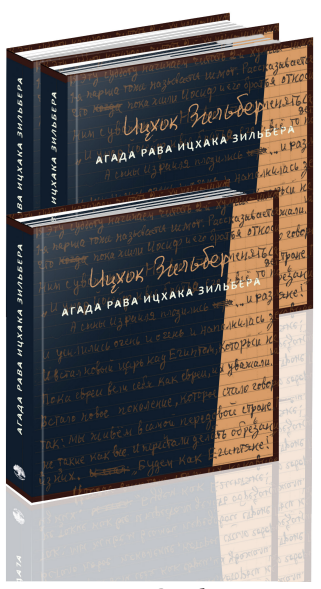
Борух Эхер взял у сына, директора завода, машину, и всем нуждающимся отвезли мацу домой.

Пекли, чистили, мололи, развозили – и все это бесплатно, и раздавали мы мацу бесплатно – не торговали ею.

В том году нам невероятно повезло с мацой. Впервые за все годы евреи общины даже оказались перед выбором. Какую мацу взять на первый вечер Седера? Из той муки, зерно для которой мы сами сжали и смололи, которую сами пекли? Или посылочную, из Эрец-Исраэль, на коробках с которой написано: «маца шмура ми—шаат кцира», что значит — «маца, обереженная с момента жатвы». А может, бруклинскую взять — хабадники получили мацу из Бруклина?

Рав Ицхак Винер сказал:

– Исполняются слова из «Пиркей авот»: «Кто выполняет Тору в бедности, придет время – будет выполнять в богатстве» (4:11). Много лет у меня не было мацы, и вся моя еда



### АГАДА РАВА ИЦХАКА ЗИЛЬБЕРА



«Агада Рава Ицхака Зильбера» в магазине еврейской книги толдот.ру toldot.ru/store/books/nasledie

Видиоурок: «Пример проведения Пасхального Седера» toldot.ru/cycles/cycles 10.html

Кимха деПисха — помощь бедным к Песаху toldot.ru/kimkhaDepiskha.html

Продажа Хамеца Онлайн toldot.ru/urava/ask/urava 7139.html



Субботний выпуск портала www.toldot.ru
Перепечатка материалов приветствуется со ссылкой на toldot.ru
Недельная глава Пав - Пастан







Субботний выпуск портала www.toldot.ru
Перепечатка материалов приветствуется со ссылкой на toldot.ru
Недельная глава Пава пология